#### MUSONIO RUFO

# DISERTACIONES FRAGMENTOS MENORES

# INTRODUCCIONES, TRADUCCIÓN Y NOTAS DE PALOMA ORTIZ GARCÍA



# BIBLIOTECA CLÁSICA GREDOS, 207

Asesor para la sección griega: Carlos García Gual.

Según las normas de la B. C. G., la traducción de este volumen ha sido revisada por Daniel Riaño Rufilanchas.

#### © EDITORIAL GREDOS, S. A.

Sánchez Pacheco, 81, Madrid, 1995.



Depósito Legal: M. 20008-1995,

ISBN 84-249-1689-1.

Impreso en España. Printed in Spain.

## MUSONIO RUFO

# **DISERTACIONES**

\*

FRAGMENTOS MENORES

### INTRODUCCIÓN

## 1. Presentación biográfica

Como nos ocurre con tantos personajes antiguos, la mayor parte de las dispersas noticias <sup>1</sup> que poseemos en torno a Cayo Musonio Rufo se centran en los años de su madurez. Apenas nada sabemos de su infancia y orígenes sino el nombre de su padre, Musonio Capitón; su lugar de nacimiento, Volsinii, hoy Bolsena, y que pertenecía a la clase social de los caballeros, según los testimonios de Tácito y la Suda.

Se suele dar como fecha probable de su nacimiento la de algo antes del año 30 d. C. y se suele decir que frecuentó desde edad temprana los círculos romanos de simpatizantes estoicos, pero ambas afirmaciones son deducciones basadas en lo que conocemos de su vida adulta. Los datos proceden sobre todo de las *Historias* y los *Anales* de Tácito, pero también las *Disertaciones* de Epicteto, la correspondencia de Plinio y la obra de algunos otros contemporáneos nos proporcionan informaciones de interés.

Cuando en el año 60, con más de 30 años, siguió a Rubelio Plauto en su destierro a Asia Menor, debía llevar ya tiempo

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> HENSE nos ofiece una cuidada relación de las fuentes sobre Musonio y un amplio estudio de las mismas en la introducción que precede a su edición. En forma más resumida lo trata también C. E. Lurz, «Musonius Rufus 'The Roman Socrates'», *Yale Classical Studies* 1947, 14-24.

dedicándose a la filosofía. En el año 65-66 lo encontramos de vuelta en Roma tomando parte en la conjura de Pisón, por lo cual Nerón lo desterró a Gíaros, una isla sin agua perteneciente al archipiélago de las Cíclades, en donde Musonio habría dejado recuerdo de su paso, entre otras cosas, por haber descubierto una fuente<sup>2</sup>. Gozaba ya por entonces de un cierto renombre, lo que hizo que acudieran a la isla, con el fin de escucharle, gentes de variada procedencia.

Volvió a Roma llamado por Galba. Se encontraba en la capital del Imperio cuando los ejércitos de Vespasiano se presentaron a las puertas de la ciudad y Vitelio les envió una embajada que les hiciera desistir de sus intenciones violentas. Musonio se sumó, motu proprio, a los embajadores. Su intervención en defensa de la paz y condena de la guerra, en un tono retórico poco acertado, fue mal recibida por los soldados, según nos cuenta Tácito<sup>3</sup>: «y mezclándose con los manípulos, pretendía dar consejos a hombres armados disertando sobre los bienes de la paz y los peligros de la guerra. Esto pareció a muchos cosa de broma, pero a la mayor parte un fastidio, y no faltaban quienes se hubieran echado encima y lo hubieran pisoteado si él no hubiera dejado a un lado su intempestiva sapiencia gracias al aviso de los más moderados y a las amenazas de los otros». Tácito es también quien nos informa de la participación de Musonio en el proceso de Barea Sorano, acusando ante el Senado a Publio Egnatio Celer de falso testimonio y de traicionar la amistad que predicaba4.

Según Dión Casio, quedó exceptuado de la expulsión de los filósofos que decretó en el año 71 Vespasiano, pero este

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Destino frecuente de los desterrados. Epicteto, en las *Disertaciones*, menciona esta isla como un lugar especialmente temido. La estancia de Musonio no habría carecido de utilidad.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hist. [1] 81.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Tácito, Anales XIV 59.

mismo emperador le desterró más adelante por motivos que desconocemos<sup>5</sup>; habría vuelto a Roma llamado por Tito, con el que le unían relaciones de amistad. Desde esa fecha carecemos de datos sobre él<sup>6</sup>. Para fechar su muerte tenemos la carta de Plinio (III 11, de los años 101-102), en la que se refiere a Musonio como si ya no viviera.

Entre los discípulos de Musonio se contaron Dión de Prusa, Atenodoto, Artemidoro — amigo y maestro de Plinio el Joven, además de yerno de Musonio — y, tal vez, Barea Sorano, Anio Polión y Minicio Fundano. Pero el más famoso de ellos fue, sin duda, Epicteto.

Si la obra de Tácito nos informa de los hechos particulares de la vida de Musonio, sobre su labor en la escuela contamos con un testimonio sumamente significativo en las *Disertaciones* de Epicteto: los pasajes en que el discípulo nombra al maestro están henchidos de afecto y respeto; una muestra del sentimiento que Musonio despertaba en sus oyentes — si es que no es un tópico — la tenemos en *Disertaciones* III 23, 29: «Y es que hablaba de tal manera que cada uno de nosotros, sentado, pensaba que quién le habría denunciado. Tanto tocaba los hechos, tanto ponía a la vista los vicios de cada uno.»

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> No hay noticias directas de este segundo destierro; K. von Fritz (art. «Musonius» en la *Real Encyclopaedie*) defiende que se produjo basándose en evidencias secundarias procedentes de Dión Casio, Temistio y San Jerónimo y su opinión es aceptada por los autores consultados.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Si exceptuamos una serie de anécdotas de fiabilidad nula o muy escasa y la dudosa mención de Dión de Prusa (*Discursos* XXXI 121-122): un filósofo romano habría criticado el comportamiento de los atenienses al celebrar combates de gladiadores en el teatro de Dioniso; su crítica fue tan mal recibida que el filósofo hubo de abandonar Atenas. Para algunos autores puede referirse a Musonio Rufo; otros, sin embargo, piensan en Apolonio de Tiana.

2. La redacción y transmisión de las Disertaciones y los Fragmentos musonianos.

Las noticias antiguas afirman que Musonio, igual que Sócrates, no dejó escrito alguno<sup>7</sup>. Los fragmentos que nos transmiten el pensamiento de Musonio, tal y como los recogen los editores, pueden ser divididos en dos grupos.

En primer lugar, veintiún fragmentos extensos procedentes de Estobeo. En todos ellos se habla de Musonio en tercera persona, tienen carácter de lengua hablada y pertenecen al género de la diatriba. Según la tesis de Pfliegel (Friburgo 1897), cuyos argumentos recoge Hense en la página XI de su edición, serían un solo y único escrito compuesto no por Musonio sino por un mal conocido Lucio o Licio<sup>8</sup>, al que Estobeo menciona en el encabezamiento del fragmento V. Esta tesis, aceptada por todos los estudios recientes sobre Musonio, se basa en el argumento de la similitud de estilo y pensamiento entre todos estos textos. Lucio debió redactar su obra directamente en griego<sup>9</sup> y para ello debió basarse en notas tomadas de las conversaciones del maestro, sin que tengamos ninguna constancia del grado de literalidad que empleó.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Si exceptuamos el artículo *Mousónios* de la *Suda*, en donde se le atribuyen «diversos discursos de contenido filosófico y cartas».

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Los manuscritos de Estobeo transmiten el nombre *Lýkios*, «Licio»; Focio, sin embargo, da la forma *Loúkios*, que es la que aceptan la mayor parte de los estudiosos. De su identificación se ha ocupado Laurenti en la introducción de su traducción italiana de Musonio, *C. Musonio Rufo, Diatribe e i frammenti minori*, págs. 31 y ss.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Algunos autores son, incluso, de la opinión de que las enseñanzas de Musonio se desarrollaban también en griego, lo que le habría permitido una mayor libertad de expresión en tiempos de inseguridad para la tarea filosófica. Esa afirmación, en todo caso, no está corroborada por las fuentes, y cabe la duda de si un hombre que tanto estimaba la libertad de palabra y tan poco temia el destierro (cf. fragm. IX) habría cedido a semejantes temores.

En cuanto a la fecha de redacción y publicación de la obra de Lucio, dos hechos nos pueden iluminar: como terminus post quem, la mención que se hace en la Disertación VIII sobre los reyes vasallos en Siria. Estos reinos desaparecieron como tales a medida que fueron quedando anexionados al Imperio, el último de ellos en época de Domiciano (81-96); por tanto, la conversación descrita habría tenido lugar antes de esa fecha y la redacción del relato en fecha posterior a la desaparición de esos reinos. El terminus ante quem lo tendríamos en una fecha no demasiado alejada de la de la muerte de Musonio, puesto que un buen número de pasajes de Clemente de Alejandría se hacen eco de ellos y a veces, incluso, en forma literal.

Los fragmentos restantes, mucho más breves, proceden de fuentes diversas: Estobeo, Plutarco, Epicteto, Aulo Gelio y Elio Aristides. Dentro de ellos podemos distinguir también varios grupos: los fragmentos XLIII-XLVIII, proceden de las *Disertaciones* de Epicteto y, salvando la cuestión de la intervención de Arriano, tendríamos para ellos una fuente de primera mano. Los fragmentos XXXVIII-XLII nos son presentados por Estobeo como procedentes de un comentario de Musonio realizado por Epicteto y han dado base a algunos autores <sup>10</sup> para sospechar que Musonio podría haber escrito textos que no han llegado hasta nosotros.

Los restantes fragmentos menores, por su forma, parecen proceder de alguna colección de hechos y dichos memorables. La Suda menciona entre las obras de Asinio Polión unos *Recuerdos del filósofo Musonio*, pero se trata sin duda de un lapsus, puesto que Asinio Polión es contemporáneo de Augusto.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Eutre ellos, C. E. LUTZ, op. cit., págs. 8 y 9 y W. A. OLDFATHER, Epictetus. The Discourses as reported by Arrian, the Manual and Fragments, Cambridge, Massachussets-Londres, 1966 (rp.), vol. 2, pág. 445, en nota al fragmento 4.

Los estudiosos se inclinan a pensar que se trata de una confusión entre Asinio y Anio Polión, y que sería a éste último al que se deberían esos *Recuerdos* representados en los fragmentos menores a los que nos referimos<sup>11</sup>.

Aunque los estudiosos no suelen recordarlo, es preciso decir que también Estobeo ha desempeñado un papel de importancia en la transmisión del pensamiento musoniano, pues a él es a quien debemos la selección y ordenación última del material conservado <sup>12</sup>.

### 3. La filosofia de Musonio Rufo

De las tres partes en las que los estoicos dividían la filosofía —lógica, física y ética— los fragmentos musonianos ignoran prácticamente la física, dedican un escaso espacio a la lógica y se centran fundamentalmente en la ética. Ninguna
disertación o fragmento menor se ocupa directamente de la física y sólo el fragmento I está dedicado a la lógica, con el título Que no hay que usar muchas demostraciones para un asunto. Sin embargo, la postura mantenida insistentemente por
Epicteto, que sostiene la necesidad absoluta de la lógica como
base de la filosofía, nos lleva a pensar que la lógica debía ocupar un espacio importante en el pensamiento musoniano. A la
vez se percibe, tanto en Musonio como en Epicteto, el rechazo

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> C. E. Lutz, op. cit., págs. 9-13, presenta de modo muy completo el estado de la cuestión.

No tiene en cuenta este hecho Laurenti cuando, al hilo de su investigación sobre las relaciones entre Musonio y Epicteto en su trabajo «Musonio, maestro di Epitteto» (aparecido en Aufstieg und Niedergang der Römischen Welt, ed. W. Haase, Berlín-Nueva York, 1989, vol. XXXVI 3, págs. 2105-2146), presenta a Lucio como único responsable de la recogida, selección y ordenación de los fragmentos mayores, ni tampoco cuando extrae como consecuencia indudable que Musonio había impartido un curso de lecciones. Para este punto, véase especialmente págs. 2111-2113 del artículo citado.

de la lógica como un fin en sí misma, por el riesgo que ello conlleva de conducir al filósofo más por el camino de la teoría hueca, de la retórica vana, que por el auténtico camino del bien: el de la praxis. Aplicando su propia teoría, las argumentaciones musonianas suelen ser concisas y alusivas, directas al fin que se proponen, casi sin divagaciones, aunque cabe también pensar, como ha señalado Laurenti, que Lucio, el redactor, ha resumido los puntos fundamentales.

En IV 19, 13-14 y VIII 38, 15 Musonio define la filosofía del modo siguiente: «La filosofía consiste en ocuparse de la perfecta honestidad y nada más». Esa perfecta honestidad es de carácter práctico y no teórico, puesto que «la virtud es una ciencia no sólo teórica, sino también práctica, como la medicina y la música» (VI 22, 7-9). En esa «ciencia práctica» el entrenamiento ha de ser doble: «puesto que ocurre que el hombre no es ni sólo alma ni sólo cuerpo, sino un compuesto de ambas cosas, por fuerza el que se ejercite habrá de ocuparse de las dos; más... del alma, ... pero también de lo otro. Y es que también es preciso que el que filosofe esté preparado para las tareas del cuerpo, ya que muchas veces las virtudes se sirven de él como órgano necesario para las actividades de la vida».

En esta práctica permanente, la teoría precede a la costumbre cronológicamente, pero la costumbre prevalece jerárquicamente (V 21, 25). El alma se ejercita frente a los trabajos mediante la paciencia y frente a los placeres mediante la abstinencia (VI 25, 12 y ss.); para que ese ejercicio sea un verdadero camino hacia el bien es preciso que el hombre tenga siempre a mano las demostraciones relativas a los auténticos bienes y males y ha de procurar no rehuir lo que parecen males ni perseguir lo que parecen bienes, dos ideas en las que también insistirá — y mucho— su discípulo Epicteto.

Como ideal de vida prefiere Musonio el del campesino y el del pastor; justifica y defiende este ideal en la disertación XI, en donde afirma la nobleza de las tareas campesinas si bien, personalmente, manifiesta preferir las tareas del pastor, que no impiden la meditación. Como ejemplo aduce el de Hesiodo, a quien el pastoreo no impedía ser «amigo de los dioses y cantor» (XI 58, 10).

La bondad, que constituye el núcleo de la filosofía como quehacer práctico tiene su origen y su causa en una exigencia de la divinidad: «la ley de Zeus manda que el hombre sea bueno. Y ser bueno es lo mismo que ser filósofo» (XVI 87, 6-8). Ese mandato divino consiste en que el hombre sea «justo, bueno, bienhechor, sensato, magnánimo, que esté por encima de los trabajos, por encima de los placeres, limpio de toda envidia y de toda perfidia» (XVI 87, 2-5). La bondad, además, reside naturalmente en el ser humano (II 6, 5-6): «Todos, no uno sí y otro no, por naturaleza nacemos de tal modo que podamos vivir hermosamente y sin errores». Justifica esta afirmación recurriendo a la comparación con la filosofía, la música y el arte de la navegación: de nadie consideramos que obre mal porque no conozca los oficios de médico, de músico o de timonel, y sin embargo, los legisladores no eximen del castigo a nadie que no obre correctamente: precisamente —afirma— porque el hombre nace para la virtud.

Si el origen de la necesidad de ser bueno reside en la divinidad, el objetivo, sin embargo, no es trascendente, puesto que, como dice en VII 30, 8-10, «el fin del hacerse bueno no es otro sino ser feliz y vivir bienaventurado para siempre».

Dedicarse a la filosofía, es decir, a la práctica de la honestidad completa, es un acercamiento permanente a la felicidad, ya que «el filósofo ha hecho un arte del saber qué proporciona a los hombres la felicidad o la infelicidad» (VIII 33, 3-6). Aun cuando en esta idea parece translucirse la figura de «el que progresa» (ho prokóptōn), Musonio no hace referencia directa en ningún momento, al menos en los pasajes que se nos han transmitido, ni a esa figura ni a la del sabio ideal, ya que no propone como modelos ni a los grandes maestros de la Estoa antigua (Zenón, Cleantes, Crisipo) ni a otros personajes siempre admirados por los de su secta, como el Sócrates o el Diógenes de Epicteto, sino que hace hincapié permanentemente en el camino que debe recorrer el que aspire a la felicidad.

En ese sentido se nos ofrece otra definición más de la filosofía, la que encontramos en XIV 76, 14-15; «el filosofar no parece que sea otra cosa sino buscar de palabra y llevar a cabo de obra lo que es adecuado y conveniente». En esa búsqueda de lo adecuado y lo conveniente Musonio no se queda en cuestiones generales. En XIV 73 afirma: «la maldad del hombre consiste en la injusticia y el salvajismo y en despreocuparse de mala manera de lo que hace el prójimo, mientras que la virtud es la filantropía y la bondad y la justicia y el beneficiar y preocuparse del prójimo». Este supuesto, que se contradice con el individualismo del que suelen participar tanto estoicos como cínicos, nos presenta a un Musonio partidario declarado del respeto y la solidaridad. Más adelante Musonio entra en detalles sobre cómo hay que llevar a cabo ese proyecto básico. Tratará cuestiones de gran repercusión social: si han de filosofar las mujeres, si hay que dar la misma educación a los hijos que a las hijas, el tema del matrimonio... y, al lado de ellas, otras relativas a asuntos más cotidianos, que se contaban entre los tópicos habituales de la filosofía cínica: el alimento, la vivienda, el ajuar. Se trata de indicar a quienes quieran hacerse filósofos qué es eso «adecuado y conveniente» en cuya práctica han de ocuparse y de qué manera han de hacerlo. Interesa señalar la importancia que Musonio concede a las actitudes sociales, porque, como decíamos, parece que su ideal de felicidad fue de carácter social y político más que de tendencia personalista.

La filosofía de Musonio une elementos propiamente estoicos y otros propios de la escuela cínica con disquisiciones sobre temas que se habían convertido casi en tópicos. Entre los primeros se cuenta la definición de la filosofía como «ciencia de la vida», la consideración de la idea de bien y de la tendencia natural a la virtud como innatas. Entre los segundos, el aprecio por el esfuerzo físico no como fin en sí mismo, sino como preparación necesaria para alcanzar el dominio del cuerpo por el alma, a la manera de Diógenes. Al tiempo, Musonio insiste en temas que se habían convertido ya en tópicos, como el de las igualdades y desigualdades entre los sexos y la conveniencia de la educación de las mujeres, tratados antes por Platón, Jenofonte, Aristóteles, Antístenes y Cleantes.

#### 4. Musonio Rufo y la posteridad

La rectitud moral que se desprende de los escritos que recogen el pensamiento de Musonio y las diversas noticias que los antiguos transmitieron sobre sus actitudes personales hicieron que fuera muy apreciado en los primeros siglos posteriores a su muerte. Gozó de notable renombre, tanto entre los autores cristianos como entre los paganos, como modelo de conducta moral. Entre los primeros estarían Orígenes 13, que cita a Musonio juntamente con Sócrates como modelo de la vida perfecta, y San Justino 14, que también propone a estos dos filósofos como ejemplos de justos perseguidos. Entre los paganos se contaría Juliano, quien en su discurso *A Temistio*, párrafo 11, dice que Musonio es conocido por «los padecimientos que so-

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> En un pasaje (Contra Celso III 66) en el que precisamente expresa un pensamiento plenamente contrario al optimismo musoniano, al afirmar que el hombre se inclina por naturaleza al pecado y que sólo unos pocos han conseguido alterar esa tendencia.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Apología II 8 (MIGNE, Patrologia graeca VI, col. 457A).

brellevó con valentía y por su fortaleza ante la crueldad de los tiranos» 15.

Musonio despertó especialmente el interés de Clemente de Alejandría, que toma literalmente numerosos pasajes de las disertaciones dedicadas a la alimentación, el vestido y el ajuar y otras, no tan numerosas, de los escritos de Musonio sobre el matrimonio.

Debió gozar de estima, al menos, hasta principios del siglo v, fecha en que Estobeo usa ampliamente los escritos que contienen el pensamiento musoniano para componer su obra. El Patriarca Focio, que escribe su *Biblioteca* a mediados del siglo ex y que menciona elogiosamente la obra de Estobeo, no menciona a Musonio, por lo que cabe pensar que para entonces ya se habrían perdido los manuscritos originales sobre sus *Disertaciones* 

En España Musonio ha sido prácticamente desconocido salvo por la influencia secundaria ejercida en el pensamiento cristiano a través de los escritos de Clemente de Alejandría.

#### 5. Ediciones y traducciones

He seguido la única edición crítica completa, a saber, la publicada por O. Hense en la *Bibliotheca Teubneriana*, aparecida en Leipzig en 1905 como primicia de la edición del libro IV de Estobeo, que vería la luz algo después. Para colmar la laguna existente entre los fragmentos XVa y XVb he tomado el texto publicado en versión bilingüe griego-inglés por C. E. Lutz (*Yale Classical Studies* 1947, 31-147, comprendida dentro del artículo «Musonius Rufus, the 'Roman Socrates'»), basado en el papiro Rendel Harris I. No he incluído la carta a

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Cito la traducción de José García Blanco en esta misma colección: *Discursos*, vol. II (B.C.G. núm. 45), págs. 28-29.

Pancrátides, evidentemente espuria, que el propio Hense presenta con distinto tipo de letra en su edición.

En cuanto a comentarios, no ha aparecido ninguno referido al conjunto de los fragmentos de Musonio, pero los filólogos neerlandeses Eyben y Wouters se han ocupado de comentar los fragmentos III y IV, «Que también las mujeres han de filosofar» y «De si hay que educar de la misma manera a las hijas y a los hijos» en las publicaciones que reseñamos en la bibliografía.

Entre las traducciones precedentes, aparte de la versión inglesa ya mencionada, han llegado a mi conocimiento una versión alemana incompleta, debida a W. Capelle y publicada en el volumen *Epiktet, Teles und Musonius. Wege zum glückseligen Leben* (Zurich, 1948). Algo posterior es la traducción italiana, de R. Laurenti, aparecida en Roma en 1967 bajo el título *C. Musonio Rufo, Diatribe e i frammenti minori*. A. Jagu es el autor de la traducción francesa, acompañada de una introducción y de numerosas e interesantes notas de carácter exegético, dedicadas mayoritariamente a la aportación y discusión de paralelos. Esta versión ha sido publicada (Hildesheim-Nueva York en 1979) en la colección *Studien und Materialen zur Geschichte der Philosophie*.

En esta traducción, la primera en que se vierte la filosofía musoniana al castellano, he procurado respetar, en aras de un acercamiento más veraz, el estilo musoniano-liciano de frases largas y paralelismos abundantes e, incluso, el ligero tufillo retórico que impregna muchas veces las explicaciones.

#### NOTA TEXTUAL

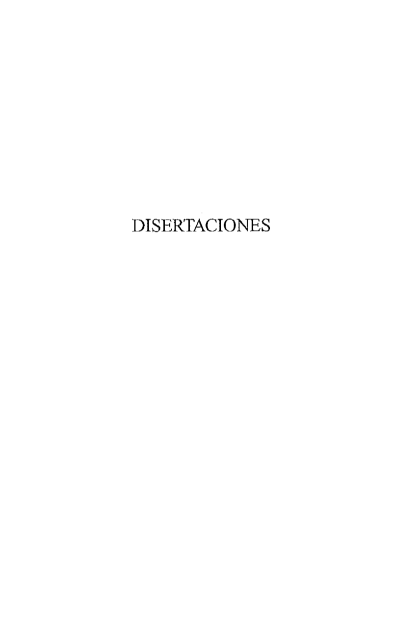
# Pasajes divergentes de la edición de Hense:

|                 | Texto de Hense                               | Versión aceptada                              |
|-----------------|----------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| 12,2<br>IV 18,1 | ἢ (Mcineke)<br>κακὸν ταὐτὸν ἀμφοῖν<br>(mss.) | εὶ (L)<br>κατὰ ταὐτὸν ὰμφοῖν<br>(coni. Hense) |
| VI 24, 2        | εἶναι (S M A Br)                             | ἔρχονται ( <i>em.</i> A²)                     |
| XV 77           | ἀτοκία                                       | ἀτόκια (coni. Hopkins)                        |
| XV 79, 13       | lacunoso                                     | Pap. Rendel Harris (ed. Lutz)                 |
| XXXVI 124, 3    | <ểãv> (add. Elter)                           | om. mss.                                      |

## BIBLIOGRAFÍA

- 1. General sobre el estoicismo
- E. V. Arnold, Roman Stoicism, Londres, 1958.
- D. R. Dudley, A History of Cynicism, Londres, 1937.
- A. Oltramare, Les origines de la diatribe romaine, Lausana, 1926.
- M. POHLENZ, Die Stoa. Geschichte einer geistigen Bewegung, 2 vols., Gotinga, 1948-1949.
- 2. Sobre Musonio
- G. BALDASSARE, «Osservazioni sui Memorabili di Musonio di Lucio», Prometheus 4 (1978), 276-280.
- R. Cadiou, «Une tradition de Musonius», Bulletin de l'Association Guillaume Budé, 2 (1957), 54-56.
- W. Capelle, Epiktet, Teles und Musonius: Wege zum glückseligen Leben, Zurich, 1948.
- M. P. Charlesworth, Five Men. Character Studies from the Roman Empire, Cambridge, 1936.
- E. Eyben, «Musonius Rufus. Ook vrouwen moeten filosofic studeren», *Hermeneus* 48 (1976), 90-107. (Introducción, texto y comentario del frg. III).
- E. Eyben, A. Wouters, «Ei paraplēsios paideutéon tàs thygatéras toîs hyioîs», *Lampas* VIII (1975), 185-213. (Introducción, texto, traducción y comentario en necrlandés, con resumen en inglés, del frg. IV).
- Ch. Favez, «Un féministe romain: Musonius Rufus», Bulletin de la Societé des Études de Lettres (Lausana) 20 (1933), 8.

- K. v. Fritz, art. «Musonius» en Paully-Wissowa, Real Encyclopedie des classischen Altertumwissenchaft.
- L. Gallinari, Il pensiero pedagogico-morale di M. Rufo, Roma, 1959.
- A. C. van Geytenbeek, Musonius Rufus and Greek Diatribe, Assen, 1963<sup>2</sup>.
- R. Hirzel, Der Dialog, 2 vols., Hildesheim, 1963 (reimpresión reprográfica de la edición de Leipzig, 1895).
- K. HOPKINS, «A textual emendation in a fragment of Musonius Rufus: a note on contraception», Classical Quarterly 16 (1965), 72-74.
- J. Korver, «Néron et Musonius», Mnemosyne 3 (serie IV), 1950.
- R. LAURENTI, «Musonio ed Epitteto», Sophia 34 (1966), 317-335.
- —, «Musonio, maestro di Epitteto», en Aufstieg und Niedergang der Römischen Welt, ed. W. HAASE, Berlin-Nueva York, 1989, vol. XXXVI 3, págs. 2105-2146.
- C. E. LUTZ, «Musonius Rufus 'The Roman Socrates'», Yale Classical Studies 1947, 3-147. (Incluye, en las páginas 31-147, texto griego completo, frente a la versión lacunosa de Hense, y traducción inglesa).
- Ch. P. Parker, «Musonius the Etruscan», Harvard Studies in Classical Philology, 1896.
- —, «Musonius in Clement», Harvard Studies in Classical Philology, 1901.
- Th. Pfliegel, Musonius bei Stobaeus, Friburgo de Brisgovia, 1897.
- M. Pohlenz, Die Stoa. Gexchichte einer geistigen Bewegung, 2 vols., Gotinga, 1948-1949.
- P. WENDLAND, Quaestiones Musonianae, Berlín, 1886.



#### DEL.

# QUE NO HAY QUE USAR MUCHAS DEMOSTRACIONES PARA UN SOLO ASUNTO DE MUSONIO

Cierta vez en que surgió el tema de las demostraciones que s los jóvenes han de oír a los filósofos para comprender lo que aprenden, Musonio dijo que no conviene buscar para cada asunto demostraciones numerosas, sino eficaces y claras.

No merece alabanza — decía — el médico que receta muchos fármacos a los enfermos, sino el que beneficia de modo efectivo mediante los pocos que receta, ni el filósofo que en- 10 seña a sus oyentes mediante muchas demostraciones, sino el que mediante unas pocas los atrae hacia lo que pretende . Y cuanto más inteligente sea quien le escucha, tantas menos demostraciones necesitará y tanto más rápidamente dará su asen- 15 timiento a lo principal del discurso si es que, en efecto, es correcto.

Quien necesita demostraciones por todas partes, incluso 2 donde las cosas están claras, si pretende que le demuestren por muchos medios lo que se puede demostrar por pocos, es que es un insensato y un torpe.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La comparación entre la filosofia y la medicina es frecuente en los textos cínicos y estoicos; en Musonio se repite también más adelante, por ejemplo en II 7, 1-8.

Es verosímil que los dioses no necesiten para nada ninguna s demostración, porque para ellos no es poco claro ni incierto nada de aquello para lo que se requieren las demostraciones. Pero los hombres por fuerza han de pretender desentrañar mediante lo claro y evidente lo que no está claro ni es cognoscible de inmediato, y ésa es la tarea de la demostración.

Por ejemplo: que el placer no es un bien no es cosa que parezca cognoscible de immediato, puesto que, de hecho, el placer nos invita como si fuera un bien; pero si uno toma como premisa mayor conocida la de que todo bien es preferible y añade a ésta otra premisa conocida, la de que algunos placeres no son preferibles, hemos demostrado que el placer no es un bien, lo no conocido por medio de lo conocido. De nuevo: que el trabajo no es un mal no parece convincente de immediato; más convincente que esto parece su contrario, que el trabajo es un mal. Pero si uno admite una premisa mayor evidente, la de que se ha de rehuir todo mal, y le añade otra aún más evidente, la de que muchos trabajos no merecen ser rehuídos, llega a que el trabajo no es un mal.

Siendo así el género de la demostración, puesto que los 3 hombres son unos más agudos y otros más obtusos, y criados unos en mejores costumbres y otros en peores, siendo unos de peor carácter o natural, necesitarían mayor número de demostraciones y mayor argumentación para aceptar estas opiniones 5 y quedar modelados según ellas, igual, creo, que los cuerpos enfermizos necesitan mucho mayor cuidado para estar bien.

Los jóvenes mejor dotados y que han participado de una mejor educación asentirían y comprenderían con pocas demos10 traciones las razones que se les dice con mayor facilidad y rapidez. Fácilmente nos daremos cuenta de que esto es así si
pensamos en un chico o en un joven educado en la molicie
plena, afeminado de cuerpo y disoluto de alma por costumbres
que le conducen a la falta de carácter, y que, además, presenta

una naturaleza lenta y poco apta para el aprendizaje; y, junto a 15 éste, uno educado a la manera espartana, no acostumbrado a la molicie y ejercitado en la perseverancia, y que fuera obediente a las razones que se le dicen. Entonces, si pusiéramos a estos dos jóvenes a escuchar a un filósofo que hablara sobre la muerte, sobre el trabajo, sobre la pobreza, sobre cosas semejantes y que dijera que no son males, y que, por el contrario, 20 sobre la vida, sobre el placer, sobre la riqueza, sobre las cosas cercanas a ésas, dijera que no son bienes, ¿se mostrarán acaso de acuerdo los dos por igual con estos razonamientos y obedecerán de manera semejante uno y otro a lo que se les dice? No hay ni que decirlo. Sino que el uno, el más lento, quizá lo 25 acepte a duras penas y despacio y como movido a palanca por 4 miles de razones, mientras que el otro recibirá lo que se le dice con rapidez y con buena disposición, como cosas que le son familiares y adecuadas, sin pedir muchas demostraciones ni mayor argumentación.

¿O no era así aquel esclavo laconio que preguntó a Cleantes² si el trabajo era un bien? Hasta ese punto se mostró bien dotado por la naturaleza y bien educado para la virtud, que consideraba que el trabajo está más próximo a la naturaleza del 10 bien que a la del mal, y, convencido de que no era un mal, preguntó si era un bien. Por ello Cleantes, a quien agradó el muchacho, le respondió:

¡Hijo querido, lo que dices es propio de tu noble sangre! 3

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cleantes (301-232 a. C.) fue el sucesor de Zenón a la cabeza de la escuela estoica, que dirigió desde 263 hasta su muerte. La más famosa entre sus obras es el *Himno a Zeus*.

Pearson, que editó los fragmentos de Cleantes en 1891, sugería en nota a este pasaje que, tal vez, para Cleantes los trabajos se encontraran entre los bienes y no entre las cosas indiferentes.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Homero, Odisea IV 611.

¿Cómo no va a ser fácil convencer a uno así de que no sienta miedo ni ante la pobreza ni ante la muerte ni ante nins guna otra cosa de las que parecen temibles, ni de que no persiga la riqueza, la vida o el placer?

Por volver al comienzo del discurso, digo que no es preciso que el maestro del filósofo pretenda exponer a quienes saprenden multitud de razonamientos y demostraciones, sino que hable sobre cada tema oportunamente, que trate de ajustarse al discernimiento de quien le oye, que diga <lo que> es <convin>cente, y que no se le pueda refutar con facilidad, sobre todo, porque se presente al tiempo hablando de lo más útil y actuando de modo acorde con lo que dice, manejando con ello a su auditorio.

El alumno, que ponga interés en lo que se le dice y que se fije, por una parte, en que no se le pase desapercibida una mentira y la admita y, por otra, en no pretender, ¡por Zeus!, oir respecto a cosas verdaderas demostraciones numerosas, sino manifiestas.

Y si queda convencido de que es cierto lo que se le aconse-6 ja, que lo siga en su vida, pues sólo así obtendrá algún beneficio de la filosofía, si presenta obras acordes con los razonamientos que aceptó y que eran correctos.

#### П

#### DE MUSONIO

Dijo:

Todos, no uno sí y otro no, por naturaleza nacemos de tal modo que podemos vivir hermosamente y sin errores. Y una gran prueba de esto es que los legisladores nos ordenan lo que hay que hacer y nos prohíben lo que no a todos por igual, sin excluir, de modo que queden sin castigo, a ninguno de los

que desobedecen o yerran, ni al joven, ni al viejo, ni al fuerte, ni al débil ni a nadie.

Sin embargo, si todo lo concerniente a la virtud había de venir de fuera, hubiera sido preciso que nuestra naturaleza no participara de ello en absoluto, sino que, al igual que en los trabajos sometidos a las otras artes nadie reclama el estar libre de errores si no es que ha aprendido la técnica, así tampoco ha 15 de reclamar estar libre de errores en lo concerniente a la vida nadie que no haya aprendido la virtud, puesto que sólo la virtud hace que no cometamos errores en la vida.

Ahora bien, en el cuidado de los enfermos, nadie considera que esté libre de errores ningún otro sino el médico; y en el 7 manejo de la lira, ningún otro sino el músico, y en el manejo del timón, nadie sino el timonel. Pero en la vida no se considera que el único libre de errores sea el filósofo, que parece que es el único que se ocupa de la virtud, sino todos por igual, in-5 cluso los que nunca han tenido ninguna preocupación en este sentido. Es evidente que la razón de esto no es ninguna otra sino que el hombre ha nacido para la virtud.

Y una gran prueba de que nuestra naturaleza participa de la virtud es la siguiente: que todos hablamos sobre nosotros 10 mismos como si poseyéramos la virtud y fuéramos buenos. No hay ni un profano que, si se le pregunta si es sensato o insensato reconozca ser insensato, ni tampoco ninguno que, si se le pregunta si es justo o injusto, diga que injusto. Igualmente, si alguien le pregunta si es comedido o licencioso, todos responterán a la pregunta que «comedido». Sencillamente, si a alguien se le pregunta si es bueno o malo, responderá que bueno, y eso aunque no pueda citar un maestro suyo de nobleza y bondad ni decir qué cursos de virtud o de su práctica ha llevado a cabo 4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> El mismo tema en Epictero II 21, 1.

Y esta prueba, ¿qué otra cosa viene a demostrar, sino que hay un fundamento natural en el alma del hombre para la no
8 bleza y la bondad y que en cada uno de nosotros está la simiente de la virtud? 

Y puesto que nos conviene ser completamente buenos, unos nos engañamos en el sentido de creernos buenos y otros nos avergonzamos de reconocer que no lo so
5 mos. ¿Por qué, si no, ¡por los dioses!, nadie afirma saber las letras ni la música ni lo de la lucha sin haberlo aprendido, ni finge poseer esas artes, a menos que pueda mencionar el maestro al que frecuentó, mientras que se les da por supuesto que poseen la virtud?

Que la naturaleza del hombre no participa de ninguna de aquéllas ni viene nadie a esta vida con los fundamentos...

#### Ш

## DEL QUE TAMBIÉN LAS MUJERES HAN DE FILOSOFAR<sup>6</sup> DE MUSONIO

Una vez que uno le preguntó si también las mujeres habían de filosofar, empezó a explicar más o menos así por qué habían de filosofar:

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ya Platón, por boca de Protágoras (*Protágoras* 320c-322d) afirma que el respeto y la justicia son virtudes presentes en la naturaleza de todos los seres humanos, dones de Zeus que permiten la vida ciudadana, fundamento de la política y de los derechos democráticos igualitarios.

En el siglo 1 d. C., cuando importa más la moral personal que la moral social, esta idea se transforma en la que leemos en Séneca, *Epístolas* 108, 8: «La naturaleza ha dado a todos los fundamentos y la simiente de la virtud» y en la teoría que Musonio expresa en este pasaje.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Los estoicos defendían que también las mujeres habían de filosofar; así lo testimonia Lactancio, *Instituciones divinas* III 25.

-El mismo raciocinio -dijo - han recibido de los dio-9 ses las mujeres y los hombres, el que utilizamos en las relaciones mutuas y con el que discurrimos sobre cada cosa si es buena o mala y si es hermosa o fea. Igualmente, los mismos 5 sentidos tiene la mujer que el varón: ver, oír, oler y lo demás. Y, de la misma manera, también cada uno de los dos tiene las mismas partes del cuerpo, y no uno más que el otro. Además, el deseo y la buena disposición natural hacia la virtud residen no sólo en los hombres, sino también en las mujeres. Por tanto, 10 ellas no están en nada peor dispuestas que los hombres para deleitarse con las obras bellas y hermosas ni para rechazar sus contrarias. Siendo así, ¿por qué entonces convendría a los hombres buscar e investigar cómo vivirían mejor, que es en lo que consiste el filosofar, y a las mujeres no? ¿Acaso porque 15 conviene que los hombres sean buenos y las mujeres no? Veamos una a una las razones por las que conviene que la mujer se haga buena.

Resultará evidente que en ella se acrecentarán, gracias a la 10 filosofía, cada una de las siguientes cosas: es preciso que la mujer administre la casa y eche las cuentas de lo que conviene a la casa y gobierne a los criados. Pues digo que todas estas características se producirán en mayor grado en la que filosofe, ya que cada una de estas cosas es una parte de la vida, y el sa-5 ber respecto a la vida no es otro sino la filosofía, y el filósofo, como decía Sócrates, cumple esto al mirar con atención

lo que de bueno y malo ha ocurrido en casa7.

Y la mujer ha de ser también sensata, por ejemplo, en 10 mantenerse apartada de relaciones amorosas ilícitas y apartada también de la intemperancia en los demás placeres, no servir a las pasiones ni ser amiga de riñas, lujos ni maquillajes. Ésas

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Homero, Odisea IV 392.

son obras propias de la mujer sensata, y también estas otras: dominar la cólera, no dejarse dominar por la tristeza, sobreponerse a cualquier acontecimiento. Esto es lo que prescribe el razonamiento filosófico. El que aprende esto y lo pone en práctica me parece que se hace prudentísimo tanto si es hombre como si es mujer.

Entonces, ¿qué? Así son estas cosas. Una mujer que filosofara, ¿no sería justa, ni una irreprochable compañera de vida, ni una buena colaboradora de la concordia, ni una guarda solícita de su marido y sus hijos, ni se mantendría en toda ocasión limpia del afán de lucro y la avaricia? ¿Y quién podría ser sasí mejor que la mujer filósofo? Pues ella, si es que es en verdad filósofo, necesariamente pensará que es peor —y en la misma medida más vergonzoso— obrar la injusticia que padecerla s, y necesariamente considerará mejor ser humilde que ser avaricioso y, además, amará a sus hijos más que a la vida.

¿Qué mujer podría ser más justa que la que es así? Además, también parece razonable que sea más valiente la mujer educada que la que carece de educación y la filósofo más que la particular, de modo que ni por miedo a la muerte ni por orgullo frente al trabajo soporte algo vergonzoso ni sienta temor ante nadie porque sea noble o porque sea poderoso o porque sea rico o, ipor Zeus!, porque sea el tirano. Pues ocurre que ésta se habrá ejercitado en tener pensamientos elevados y en considerar que la muerte no es un mal y que la vida no es un bien. Y así no rehuirá los trabajos ni perseguirá en todo el desconso. Por lo cual es verosímil que esta mujer sea industriosa y sufrida como para alimentar de su pecho a los hijos que tenga, 12 como para ayudar a su marido con sus propias manos y como para emprender con diligencia tareas que algunos consideran serviles.

<sup>8</sup> Cf. Platón, Gorgias 509c.

¿Verdad que tal mujer sería una gran ayuda para quien se casara con ella, motivo de orgullo para los de la familia y un buen ejemplo para las que la conocieran? Pero hay quienes dicen que necesariamente, ¡por Zeus!, las mujeres que se acerca-s ran a los filósofos se volverían sumamente presuntuosas y arrogantes si, abandonando la vida retirada, se desenvolvieran entre hombres y se ejercitaran en los discursos y se dedicaran a los sofismas y a resolver silogismos, cuando han de quedarse en casa a hilar.

Pero a mí no me parecería bien que abandonaran sus tareas para dedicarse sólo a los discursos ni las mujeres que filosofan ni los hombres, sino que afirmo que cuantos se dedican a los discursos han de dedicarse a ellos en razón de las obras. Pues igual que no resulta ningún beneficio del discurso médico si 15 no conduce a la salud del cuerpo humano<sup>9</sup>, así tampoco, si el filósofo sostiene o enseña a alguien un discurso, no resulta de ello ningún beneficio a menos que conduzca a la virtud del alma humana. Ante todo hay que examinar el discurso que creemos que han de seguir las que filosofan: si puede hacerlas 20 arrogantes lo que señala como el mayor bien el sentido del respeto; si las acostumbrará a vivir con desvergüenza lo que demuestra que el respeto es el mayor bien; si no las enseñará a ser sensatas lo que señala como el último de los males la intemperancia; si no las invitará a gobernar bien su casa lo que presenta el gobierno de la casa como una virtud, y si no invita 13 a la mujer el discurso de los filósofos a amar [...] 10 y a trabajar con sus propias manos.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> La misma idea aparece desarrollada más adelante, V 20, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> La laguna podría tal vez colmarse, como sugiere Iacobs, con la expresión [el esfuerzo].

5

#### IV

DEL

# DE SI HAY QUE EDUCAR DE LA MISMA MANERA A LAS HIJAS Y A LOS HIJOS<sup>11</sup> DE MUSONIO

Un día que surgió el debate sobre si había que educar a las hijas con la misma educación que a los hijos, dijo:

Los que entienden de caballos y de perros de caza adiestran a los caballos y los perros por igual, sin ninguna distinción entre los machos y las hembras, sino que a las perras se les enseña a cazar de la misma manera que a los machos; y si uno pretende que las yeguas cumplan adecuadamente su misión caballar, no puede ser que acepte que reciban una ense-

Pero en el caso de los humanos, será menester que los varones tengan en la educación y en la alimentación algo espe14 cial en relación con las mujeres, como si no fuera preciso que las mismas virtudes estuvieran presentes por igual en ambos, en el varón y en la mujer, o como si pudiera ser que se llegara a las mismas virtudes no mediante las mismas enseñanzas, sino mediante enseñanzas diferentes.

Es fácil darse cuenta de que no son unas las virtudes del varón y otras las de la mujer. De ahí que si el hombre ha de ser sensato, también haya de serlo la mujer. Pues, ¿qué beneficio resultaría de un hombre o una mujer insensatos? Además, tan justamente han de vivir el uno como el otro, ya que el hombre no podría ser un buen ciudadano si es injusto, ni la mujer podría gobernar bien la casa si no lo hace justamente, sino que si es injusta, ofenderá a su propio marido, como dicen que hizo

<sup>11</sup> Cf. Platón, República V 451d.

Erifila<sup>12</sup>. Así que es hermoso que la mujer sea sensata y es igualmente hermoso que lo sea también el varón. Las leyes castigan por igual al seductor que a la que se deja seducir. Y la glotonería y la afición desmesurada al vino y otros vicios se-15 mejantes, que son actitudes licenciosas y que ponen en gran vergüenza a los dominados por ellas, revelan que la sensatez es 15 sumamente necesaria para todo ser humano, sea hombre o mujer. Sólo mediante la sensatez podemos escapar a la vida licenciosa, no por ningún otro medio.

Tal vez podría alguien decir que el valor corresponde sólo sa los hombres, pero tampoco esto es así. Pues también la mujer ha de ser valerosa y mantenerse limpia de cobardía — al menos, la que haya de ser excelente—, que no pueda ser doblegada ni por los trabajos ni por el temor. Si no, ¿cómo va a seguir siendo sensata, si alguien que la asuste o le envíe trabajos 10 podrá obligarla a soportar algo vergonzoso? Además, las mujeres deben estar también dispuestas a la defensa, si no quieren, ¡por Zeus!, parecer inferiores a las gallinas y otras hembras de pájaros, que se enfrentan a animales mucho más grandes que ellas por defender a la prole 13. ¿Cómo no iban a necesitar el valor las mujeres? Que también participan de la lucha con ar-15 mas lo mostró la raza de las amazonas, que venció a muchos pueblos mediante las armas. De modo que si a las demás mu-

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Erifila era esposa de Anfiarao y hermana de Adrasto. Cuando éste último solicitó al primero que participara en la expedición de los Siete, Anfiarao se negó porque sabía que moriría en esa campaña. Pero había acordado con Adrasto que Erifila sería el juez de todas las diferencias que surgieran entre ellos: Erifila recibió de Adrasto un collar como regalo y por él traicionó a su marido.

También otros textos estoicos hacen referencia a Erifila como ejemplo de venalidad (así, por ejemplo, EPICTETO, Disertaciones II 22, 32).

<sup>13</sup> Cf. Platón, Leyes VII 814b.

jeres les falta algo para llegar a esto, será la falta de entrenamiento más que el no haber nacido [para el valor 14].

Si han de tener las mismas] 15 virtudes el hombre y la mu-16 jer, es absolutamente necesario que a ambos les convenga la misma alimentación y educación. El cuidado correctamente aplicado a cualquier animal o planta hace, por fuerza, nacer en ellos la virtud correspondiente a cada uno. Y es que si fuera 5 preciso que el varón y la mujer fueran capaces de tocar la flauta de la misma manera y si eso les fuera necesario a cada uno de los dos para la vida, enseñaríamos a ambos por igual el arte de la aulética, y si hiciera falta que cada uno de ellos fuera capaz de tocar la cítara, [...] 16. Y si ambos necesitan, si es que han de ser buenos, la virtud correspondiente al ser humano 17, 10 y poder discurrir de la misma manera y ser sensatos y participar del valor y de la justicia el uno no menos que el otro, entonces, ¿no habremos de educarlos de la misma manera ni habremos de enseñarles a ambos por igual el arte por la cual el 15 hombre podría llegar a ser bueno? Pues así hemos de obrar y no de otra manera.

Tal vez se pueda objetar:

—Entonces, ¿qué? ¿Crees también que los hombres han de aprender a hilar igual que las mujeres y que las mujeres han de participar en los ejercicios gimnásticos igual que los hombres?

<sup>14</sup> Cf. Platón, Leyes VII 804d.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Para colmar esta laguna hemos aceptado el sentido de las conjeturas propuestas por Meineke y Wachsmuth que Hense refleja en el aparato crítico aunque no las introduce en el texto.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> La laguna podría colmarse en el sentido de [enseñaríamos a ambos por igual a tocar la cítara], manteniendo el paralelismo con la frase anterior. El aparato crítico de Hense no ofrece ninguna conjetura.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Cf. Platón, *Menón* 73b: «Ambos necesitan, tanto el varón como la mujer, si es que han de ser buenos, la justicia y la sensatez».

Eso ya no lo digo yo. Lo que digo es que siendo en el gé-20 nero humano la naturaleza de los varones más fuerte, y más débil la de las mujeres, hay que repartir a cada una de esas na- 17 turalezas los trabajos que mejor le convienen y hay que dar a los varones los más pesados, y los más livianos a las más débiles. Por ello mejor les convendría a las mujeres que a los hombres el hilar, lo mismo que la vida retirada. La gimnasia, sin 5 embargo, mejor a los hombres que a las mujeres, lo mismo que la vida fuera de casa. A veces, sin embargo, también algunos hombres podrían dedicarse a algunas de las tareas más livianas y consideradas femeninas y algunas mujeres llevarían a cabo las tareas más pesadas y que parecen convenir sobre todo a los hombres, cuando sus características corporales o la necesidad 10 o la ocasión les conduzcan a ello. Pero todas las tareas humanas las tienen por igual y en común y son comunes a hombres y mujeres y nada es forzosamente exclusivo de ninguno de los dos. Algunas cosas son más acordes con una de las naturalezas 15 y otras, con la otra, por lo cual a unas se les llama masculinas y a las otras femeninas. Pero cuantas tienen relación con la virtud, cualquiera podría decir con razón que ésas convienen a ambas naturalezas por igual, si es que, en efecto, afirmamos que las virtudes no convienen más a unos que a otros. Por lo 20 cual creo que tanto la mujer como el varón han de ser educados de manera semejante en todo cuanto concierne a la virtud. Y que hay que enseñarles enseguida, empezando cuando son pequeños, que esto es bueno y eso es malo en la misma medida para ambos; y que esto es beneficioso y aquello perjudicial 18 y que esto hay que hacerlo y aquello no. Y de ello resulta el buen sentido en quienes aprenden, por igual en las chicas que en los chicos y sin destacarse en nada en unos o en otras. Y 5 luego hay que inculcarles la vergüenza frente a todo lo bochornoso. Una vez que haya aparecido, por fuerza serán sensatos tanto el hombre como la mujer.

Y a quien se quiera educar correctamente, sea lo que sea, tanto si es varón como si es mujer, hay que acostumbrarle a soportar el trabajo, hay que acostumbrarle a no temer a la muerte, hay que acostumbrarle a que no se sienta humillado por ninguna desgracia. A ser valiente se llegaría mediante todo eso, y hace un momento habíamos demostrado que era preciso que también las mujeres participaran del valor.

Que, además, hay que rehuir la avaricia, honrar la equidad; que, siendo seres humanos, han de estar dispuestos a hacer el 15 bien a los seres humanos y no han de estar dispuestos a hacerles mal, todo eso son enseñanzas hermosísimas y que hacen justos a quienes las aprenden. ¿Por qué sería más necesario que aprenda esas cosas el hombre? Pues si, ¡por Zeus!, conviene que las mujeres sean justas, también será menester que aprendan ambos las mismas cosas, al menos las más principa-19 les e importantes. Pues si el uno sabe un poco y la otra no, o por el contrario, la una sabe y el otro no lo que se funda en alguna materia técnica; eso tampoco requiere la diferencia de educación entre uno y otro sexo. Pero que no aprendan uno y 5 otra cosas distintas sobre lo más importante, sino lo mismo. Y si alguien me pregunta qué ciencia está al frente de este género de educación, le diré que igual que sin filosofía no podría ser educado correctamente ningún hombre, tampoco ninguna mujer.

Y no pretendo decir que haya que poner en las mujeres la agudeza en los discursos ni ninguna habilidad excesiva si es que van a filosofar como mujeres, pues tampoco alabaría yo eso en los hombres, sino que las mujeres han de conseguir la bondad de carácter y la perfecta honestidad 18 de modos, ya

<sup>18</sup> Empleamos el término «perfecta honestidad» para la traducción de kalokagathia, que designa el conjunto de virtudes del hombre apreciado por sus dotes y hábitos, tanto personales como sociales. Esta virtud tiene un valor es-

que la filosofía consiste en ocuparse de la perfecta honestidad y nada más.

 $\mathbf{v}$ 

#### DE LUCIO

DEL.

SOBRE SI ES MÁS FUERTE LA COSTUMBRE

O LA TEORÍA

DE MUSONIO

En cierta oportunidad surgió entre nosotros la cuestión de si sería más eficaz para la consecución de la virtud la costum- 20 bre o el razonamiento, de si enseñaría correctamente la teoría lo que había que hacer o, por el contrario, la costumbre surgiría al habituarse a actuar de acuerdo con tal teoría. A Musonio le parecía que era más eficaz la costumbre y, a la manera de un abogado, en defensa de su opinión interrogó así a uno de los presentes:

—Si hubiera dos médicos, el uno muy capaz de hablar sobre los asuntos médicos como si tuviera gran experiencia, pero con poca práctica en el cuidado de los enfermos, y el otro incapaz de hablar, pero acostumbrado a cuidarlos según las reglas médicas, ¿a quién elegirías tú para que te atendiera cuando estuvieras enfermo?

El otro respondió que al acostumbrado a cuidar enfermos. Entonces dijo Musonio:

—¡Bien! Dos hombres, que el uno hubiera navegado muchas veces y hubiera capitaneado ya bastantes barcos y el otro

pecial para Musonio, puesto que algo más adelante (VIII 38, 15) dice que «filosofar consiste en la consecución de la perfecta honestidad».

15

10

el que no ha sido capitán hablara con muchísima soltura de cómo hay que llevar el timón y el otro, peor que él y sin fuerza, ¿a quién de los dos tomarías de capitán al navegar?

Y el otro respondió que al que había sido capitán muchas veces. Y Musonio, otra vez:

—Y de dos músicos, el uno buen conocedor de las teorías musicales y que hablara sobre ellas muy convincentemente, s pero fuera incapaz de cantar, tocar la cítara o la lira, mientras que el otro, siendo inferior en la teoría, tocara bien la cítara y la lira y además cantara, ¿a cuál encargarías una obra musical, o cuál querrías que fuera el maestro de música de un niño que aún no supiera?

El otro respondió que al experimentado en las obras.

—Pues entonces —dijo Musonio— así es el asunto: ¿no es mucho mejor ser continente y sensato en todo lo que uno hace que ser capaz de decir lo que haga falta sobre la sensatez y la continencia?

Entonces el joven concedió que era peor y más vil el hablar con soltura sobre la sensatez que el ser de hecho sensato.

15 Y Musonio, resumiendo lo que había dicho antes, dijo:

¿Cómo, entonces, en el tema de que hablamos, va a ser mejor conocer la teoría de cada asunto que el estar acostumbrado y hacer las cosas según las indicaciones de la teoría? Porque la costumbre lleva al ser capaz de obrar, y el conocer la 20 teoría de un asunto al ser capaz de hablar. La teoría colabora con la praxis al enseñar cómo hay que obrar y precede en el orden a la costumbre. Y no es posible estar acostumbrado a algo bello sin haberse acostumbrado según la teoría; pero en la 22 25 práctica precede la costumbre a la teoría porque es más importante que la teoría para llevar al hombre a la praxis.

### VI

### DE MUSONIO SOBRE LA PRÁCTICA

Animaba siempre con entusiasmo a la práctica a los que estaban con él mediante estas razones:

—La virtud —decía — es una ciencia no sólo teórica, sino también práctica, como la medicina y la música. Por tanto, igual que el médico y que el músico, no sólo es preciso que <sup>10</sup> cada uno acepte los principios de su arte, sino que además hay que ejercitarse en actuar según los principios; y así, el hombre que ha de ser bueno no sólo debe aprender cuantos conoci-<sup>23</sup> mientos le conducen a la virtud, sino que además debe ejercitarse de acuerdo con ellos celosa y laboriosamente.

Porque, ¿cómo llegaría uno a ser sensato si se limitara a saber que no hay que dejarse vencer por los placeres, pero no <sup>5</sup> se hubiera ejercitado en oponerse a los placeres? ¿Cómo llegaría uno a ser justo habiendo aprendido que hay que amar el tener lo justo, pero sin haberse ejercitado en rehuir el ansia de tener más? ¿Cómo podríamos llegar a conseguir el valor, considerando, de un lado, que no es temible lo que al vulgo le parece espantoso, pero, a la vez, sin habernos ejercitado en mantenernos libres de temor frente a ello? ¿Cómo llegaríamos lo a ser discretos conociendo cuáles son los verdaderos bienes y males, pero sin habernos ejercitado en despreciar las cosas que parecen ser bienes? Por ello es preciso que la práctica siga al aprendizaje de los conocimientos que se refieren a cada virtud, si es que ha de resultarnos algún beneficio de este aprendizaje. <sup>15</sup>

Y el que pretende filosofar ha de ejercitarse en mayor medida que el que desea alcanzar la medicina o algún otro arte semejante, en tanto en cuanto la filosofía es más importante y

Ö

24 más dificil de alcanzar que cualquier otra ocupación. Y es que quienes desean acercarse a las otras artes no vienen con las almas corrompidas ni habiendo aprendido lo contrario de lo que hubieran debido aprender, mientras que los que intentan filosofar habiendo estado antes en plena corrupción y llenos 5 de maldad, van en busca de la verdad de tal manera que necesitan más práctica. ¿Cómo han de ejercitarse? ¿De qué manera? Puesto que ocurre que el hombre no es ni sólo alma ni sólo cuerpo, sino un compuesto de ambas cosas, por fuerza el que 10 se ejercite habrá de ocuparse de las dos 19; más, como merece, de la más importante, es decir, del alma; pero también de lo otro, si es que ninguna parte del hombre ha de estar descuidada. Pues también es preciso que el cuerpo del que filosofe esté bien preparado para las tareas del cuerpo, ya que muchas veces 25 las virtudes se sirven de él como órgano necesario para las actividades de la vida.

De la práctica, una sería propia, en sentido estricto, solamente del alma, mientras que la otra sería común a ésta y al
cuerpo. Será una práctica común a ambos el que nos acostumbremos a las heladas y a los ardores, a la sed y al hambre, a la
frugalidad del alimento y a la dureza del lecho, a la abstinencia
de los placeres y a la paciencia en los trabajos. Por medio de
esas cosas y otras semejantes se vigoriza el cuerpo y se hace
impasible y firme y útil para cualquier tarea, mientras que el
alma se vigorizará ejercitándose para el valor mediante la paciencia frente a los trabajos, para la sensatez, mediante la abstinencia de los placeres. Práctica propia del alma es, en primer
los lugar, tener a mano las demostraciones relativas a que no son
bienes los que parecen ser bienes y las relativas a que no son
males los que parecen ser males, y acostumbrarse a reconocer

<sup>19</sup> Según Diócienes Laercio VI 70, Diógenes el Cínico decía que «la práctica es doble, una anímica y otra corporal,... y la una sin la otra es inútil».

y distinguir los que son verdaderamente bienes de los que no lo son verdaderamente. Y luego, ejercitarse en no rehuir nin- 26 guno de los que parecen ser males ni perseguir ninguno de los que parecen ser bienes y en apartarse por cualquier artificio de los que verdaderamente son males y perseguir por cualquier medio los que verdaderamente son bienes.

En resumen, pues, está casi dicho cuál es cada modo de práctica; sin embargo, intentaré también decir en detalle cómo ha de llevarse a cabo cada una, no distinguiendo y separando las prácticas comunes al alma y al cuerpo de las propias del 10 alma, sino explicando mezcladas las de cada parte. Puesto que precisamente eso es lo que hemos venido oyendo y recibiendo por tradición cuantos participamos en la ocupación del filósofo, que ni el trabajo ni la muerte ni la pobreza son, de ningún modo, un mal ni lo es tampoco ninguna de las cosas apartadas 15 de la maldad y, a la vez, que tampoco son un bien la riqueza o la vida o alguna otra cosa de las que no participan de la virtud. Sin embargo, aun habiendo recibido esto por tradición, por la corrupción que se ha venido produciendo en nosotros desde pequeños y por el mal hábito creado por esta corrupción, 27 cuando se nos presenta un trabajo, creemos que se nos presenta un mal, y cuando tenemos junto a nosotros un placer, creemos tener junto a nosotros un bien; y temblamos de miedo ante la muerte como última desgracia y saludamos a la vida como al mayor de los bienes; y al entregar dinero nos entriste-s cemos como si hubiéramos sufrido un daño, y al recibirlo nos alegramos como si hubiéramos obtenido un beneficio; y, de manera semejante, en la mayor parte de los casos no nos servimos coherentemente de las presunciones correctas en los 10 asuntos, sino que más bien seguimos la costumbre vil. Y puesto que afirmo que esto es así, el que practica ha de buscar vencerse a sí mismo, no gustar del placer, no rechazar los trabajos, no deleitarse con la vida, no temer la muerte y, en cues-15 tiones de dinero, no preferir el cobrar al pagar.

### VII

28

# DEL QUE HAY QUE MENOSPRECIAR LOS TRABAJOS DE MUSONIO

Para emprender fundadamente con mayor facilidad y me-5 jor ánimo aquellos trabajos en los que hayamos de esforzarnos en pro de la virtud y de la perfecta honestidad, es útil considerar lo siguiente: cuánto se esfuerzan algunos por causa de los malos deseos, como los que se enamoran sin continencia; cuánto soportan otros con tal de obtener una ganancia, en cuántas dificultades se ven algunos por conseguir la fama. Y, 10 sin embargo, todos ellos soportan de buen grado cualquier fatiga. ¿Acaso no es terrible que aquéllos soporten padecer esto por cosas que no son bienes, mientras que nosotros, por conseguir la perfecta honestidad y rehuir la maldad que entristece 29 nuestra vida, al tiempo que conseguimos la virtud, que es guía de todos los bienes, no estamos dispuestos a emprender con buen ánimo cualquier trabajo? ¿Pero es que nadie va a decir cuánto mejor es, en vez de esforzarse por conseguir la mujer 5 ajena, el esforzarse por educar los propios deseos? ¿En vez de envilecerse por el dinero, el habituarse a necesitar poco? ¿Mejor que andar en líos por la fama, el ocuparse de no ser pretencioso? ¿Antes que buscar cómo hacerle uno daño a aquél al que envidia, el tener como meta el no envidiar a na-10 die? ¿Antes que servir a algunos supuestos amigos, como los aduladores, verse en dificultades para conseguir auténticos amigos?

Siendo necesario, en general, que todos los hombres se esfuercen, tanto los que desean lo mejor como los que desean lo 15 peor, es rarísimo que no estén mucho más dispuestos a esforzarse los que persiguen lo mejor que aquéllos a quienes caben pocas esperanzas por sus esfuerzos. Así, los taumaturgos emprenden tareas sumamente dificiles y arriesgan sus vidas unos, haciendo cabriolas por entre las espadas<sup>20</sup>; otros, andando por la cuerda floja; otros, volando por el aire como los pájaros, cosas todas en las que el riesgo es mortal. Y todo ello lo hacen por una pequeña paga. ¿Y nosotros no soportaremos el pasar fatigas por la felicidad completa? Pues el fin del hacerse bueno no es otro sino el ser feliz y vivir bienaventurado para siempre.

Naturalmente podría uno traer a la memoria cómo es lo de 10 algunos animales, que es muy posible que ello nos empuje a ser amantes del esfuerzo. Las codornices y los gallos, sin vanagloriarse en absoluto, como el hombre, de su virtud y sin conocer lo bueno y lo justo y sin esforzarse por ninguna cosa 15 de ese tipo, sin embargo, soportan el enfrentarse mutuamente y 31 mutilarse y resisten hasta la muerte con tal de no ser vencidos el uno por el otro <sup>21</sup>. Cuánto más natural sería que fuéramos nosotros quienes soportáramos y resistiéramos, puesto que 5 somos conscientes de que nos vemos en dificultades por alguno de los bienes, ya sea por ayudar a los amigos o por beneficiar a la ciudad o por defender a las mujeres y los niños y, lo más importante y principal: por ser buenos y justos y sensatos, cosa que nadie consigue sin esfuerzos.

Por lo cual se me ocurre decir que bastante se castiga a sí mismo a ser indigno de ninguna cosa buena el que no está dis-10

Este espectáculo parece ser antiguo y haber gozado de gran aceptación, puesto que ya lo mencionan Platón (*Eutidemo* 294c) y Jenofonte (*Banquete* 2, 11).

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> La fiereza y la resistencia de estos animales eran conocidas por las luchas organizadas.

32

puesto a esforzarse, porque todos los bienes los obtenemos con el esfuerzo.

Esas cosas y otras semejantes dijo entonces incitando y empujando a los presentes a despreciar el esfuerzo.

### VIII

DEL.

# QUE TAMBIÉN LOS REYES HAN DE FILOSOFAR DE MUSONIO

Una vez que fue a verle uno de los reyes de Siria —en-5 tonces había aún en Siria reyes vasallos de los romanos<sup>22</sup>— le dijo, entre otras muchas cosas, también lo siguiente:

— No creas — dijo — que a cualquier otro le conviene el filosofar más que a ti, ni por ninguna otra causa, sino precisamente porque tú eres rey. Sin duda, es preciso que el rey sea salvador y bienhechor de los hombres; y el que sea salvador y bienhechor ha de saber qué es bueno para el hombre y qué malo, qué beneficioso y qué perjudicial, y qué conveniente y qué inconveniente.

Si, en efecto, se pierden quienes van a dar en los males, se salvan quienes consiguen los bienes, y si resultan beneficiados quienes obtienen lo beneficioso y conveniente, resultan perju-

Los encuentros entre reyes y filósofos son un tópico en la literatura helenística. El compilador de estos fragmentos, a falta de un rey famoso a quien atribuir esta conversación, recurre a un anónimo «rey de Siria» pertencciente a una época ya olvidada para sus lectores.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Siria se había escindido en ciudades autónomas y pequeños reinos en el período de decadencia de los Seleúcidas y mantuvo esta simación tras la conquista romana (victoria de Pompeyo sobre Tigranes de Armenia en 64-63 a. C.). A lo largo del siglo 1 d. C., Roma se fire anexionando los diversos reinos (Comagene, Iturea, Judea, Nabatea), con lo cual desaparecieron sus reyes.

dicados los que se ven empujados hacia los inconvenientes y perjuicios.

El reconocer lo bueno y lo malo, o lo conveniente y lo in-33 conveniente, o lo beneficioso y lo perjudicial, no es cosa de otro sino del filósofo, que lleva a cabo su misión ocupándose de no desconocer ni una sola de estas cosas, y ha hecho un arte del saber qué proporciona a los hombres la felicidad o la infe-5 licidad. Por ello está claro que es preciso que el rey filosofe. Y por eso conviene al rey o, más bien, le es imprescindible, repartir equitativamente lo justo a sus siervos, para que nadie tenga más o sea tenido en menos de lo que le corresponde, sino que, por el contrario, quienes lo merezcan obtengan honra y 10 castigo. ¿Cómo se podría hacer esto sin ser justo? ¿Y cómo se podría ser justo sin saber qué clase de cosa es la justicia? Y, a la vez, también por esto ha de filosofar el rey, porque está claro que de ninguna otra manera podría conocer la justicia y lo 15 justo sino porque filosofara. Pues no se puede negar ni que el que ha aprendido conocerá mejor lo justo que el que no ha aprendido ni que los que no han filosofado son ignorantes de tales cosas. Pues se enfrentan y se pelean mutuamente en re- 20 lación con las cosas justas, diciendo unos que son más justas éstas y otros que aquéllas. Pero no mantienen diferencias sobre las cosas que los hombres conocen; ni sobre lo blanco y lo negro, o sobre lo caliente y lo frío o sobre lo blando y lo duro. 34 Todos opinan y dicen lo mismo sobre estas cosas, de modo que también tendrían opiniones acordes respecto a las cosas justas si supieran cuáles son. Pero puesto que no tienen opi-5 niones acordes, da la impresión de que son ignorantes<sup>23</sup>. Y tampoco tú quedas fuera de esa ignorancia, según me parece;

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> También Epicteto basa los desacuerdos de los hombres en la ignorancia, en que los hombres no saben distinguir entre los verdaderos bienes y males y los bienes y males aparentes. Cf. *Disertaciones* 1 11, 9 y 1 22, 5-9.

por lo cual has de dedicarte al conocimiento más que cualquier otra persona y tanto más cuanto que estar en la ignorancia de lo la justicia es más bochornoso para el rey que para un particular.

Además, es preciso que el rey sea sensato y es preciso que los siervos aprendan a ser sensatos, para que el uno gobierne con sensatez y los otros acepten el gobierno ordenadamente, sin que el uno ni los otros vivan en la molicie, pues la molicie es cosa penosa en cualquier gobernante y en cualquier ciudadano particular. ¿Cómo podría uno ser sensato si no se ejercita en dominar los deseos, o cómo hará sensatos a los demás siendo él mismo incontinente?

¿Qué ciencia le conduce a la sensatez sino la filosofía? No podemos citar ninguna, pues ésta enseña a estar por encima del placer, enseña a estar por encima de la avaricia, enseña a amar 35 20 la sencillez, enseña a rehuir el lujo, acostumbra a tener respeto, acostumbra a dominar la lengua, procura el orden, la conveniencia y el decoro y, en general, lo conveniente en las actitudes y relaciones. Y cuando todo esto está presente en el hom-5 bre le hace venerable y sensato y especialmente, si se da en un rey, sería digno de la divinidad y digno de respeto en grado sumo. La intrepidez y la resolución y el coraje son obra del valor; ¿y cómo mejor podrían darse en el hombre, sino recibiendo una garantía firme de que ambos, la muerte y los traba-10 jos, no son males? Pues esas cosas, la muerte y los trabajos, son las que ponen fuera de sí y asustan a los hombres cuando éstos están convencidos de que son males. Y sólo la filosofía enseña que no son males.

5 De modo que si los reyes han de conseguir el valor y han de conseguirlo por encima de cualquier otra cosa, han de ocuparse de filosofar, puesto que de otra manera no llegarían a ser valerosos.

Y es que también es especialmente propio de reyes el ser 36 invencible en el discurso y poder dominar igual con armas a los que luchan que con palabras a los que conversan. Cuando 5 los reyes flaquean en esto, por fuerza serán muchas veces engañados y forzados a admitir lo falso como cierto, que es el resultado de la falta de juicio y la ignorancia mayores. La filosofía, por su parte, no sé si tiene por naturaleza otra misión más que la de proporcionar a quienes se le acercan el sobrepasar al prójimo en el discurso y el distinguir las mentiras de las 10 verdades y el refutar las unas y confirmar las otras.

Efectivamente, siempre que los oradores se ponen en el mismo terreno que los filósofos y dan y toman argumentos, se 15 les puede ver confusos, sin recursos, forzados a contradecirse a sí mismos. Y si a los oradores, que han hecho oficio del entrenarse en los discursos, les pillamos todas las veces siendo menos capaces que los filósofos en lo relativo a los discursos, ¿qué habremos de pensar de los otros hombres? Así que, si algún rey tiene deseo de ser vigoroso en el discurso, habrá de filosofar, para no temer que nadie vaya a superarle ni siquiera 20 en este terreno, puesto que es necesario que en toda ocasión el rey sea impávido, valeroso e invencible.

En general, es de toda necesidad que el buen rey sea, tanto de palabra como de obra, infalible y perfecto. Si efectivamente 37 ha de ser, como opinaban los antiguos, ley viva, que aporte la equidad y la concordia y aleje la ilegalidad y las luchas internas, seguidor de Zeus y, como Él, padre de los gobernados, s ¿cómo podría ser así, sin gozar de un natural destacado, ni haber sido educado en la mejor educación y sin poseer todas las virtudes que corresponden al ser humano? Si es otra la ciencia que encamina la naturaleza del hombre hacia la virtud y enseña a entrenarse y a avanzar hacia lo bueno, habría que comparor y decidir si es mejor y se basta mejor para señalar al buen rey aquélla o la filosofía. Y, verosímilmente, el rey —al me-

nos, el que pretendiera de verdad ser bueno— se serviría de la 15 mejor. Pero si ningún otro arte ni siquiera nos asegura la transmisión y la enseñanza de la virtud, sino que unos se ocupan sólo del cuerpo humano y lo que le es útil, y cuantos se aproximan al alma, antes investigan cualquier cosa que no có-38 mo alcanzará el buen sentido, sólo la filosofía pone su objetivo en ello y se dedica a ello, a cómo el hombre escaparía a la maldad y conseguiría la virtud.

Y si esto es así, ¿qué otra cosa sería más recomendable para el rey —al menos, para el que quiera ser bueno—, que el filosofar? Y más aún: ¿cómo y de qué manera sería alguien capaz de reinar o de vivir hermosamente, a menos que filosofara? Yo opino que el buen rey, directamente, por necesidad ha de ser filósofo y que el filósofo, directamente, ha de ser regio<sup>24</sup>.

Veamos en primer lugar lo primero: ¿es acaso posible que alguien sea un rey bueno sin ser un ser humano bueno? No cabe afirmarlo. Y alguien que fuera un hombre bueno, ¿no sería también filósofo? Sí, por Zeus, si es que el filosofar consiste en ocuparse de la perfecta honestidad. De modo que hallamos que el rey bueno es también, directamente y por necesidad, fi-39 lósofo.

Y que el filósofo es también y en todos los sentidos regio, lo comprenderás así: es propio de la clase regia el poder tutelar bien a los pueblos y a las ciudades y ser digno de gobernar a 5 los hombres. ¿Y quién podría ser mejor protector de la ciudad o más digno de gobernar a los hombres que el filósofo? Pues a él le conviene, si es que es verdaderamente filósofo, ser prudente, sensato, magnánimo, capaz de discernir lo justo y lo conveniente, de llevar a cabo lo planeado, perseverante en los esfuerzos. Por añadidura habría de ser valeroso, impávido, ca-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Cf. Platón, República 473d.

paz de soportar las cosas que parecen terribles y, además, benefactor, útil y filántropo. ¿A quién podríamos hallar más adecuado o más capaz que éste para gobernar? A nadie. Y aunque 15 no tuviera a muchos que le prestaran oídos y le obedecieran, no quedaría por ello privado de ser regio. Pues le basta con gobernar a los amigos que tenga o a su mujer y a sus hijos, o, simplemente, él a sí mismo. Pues no es menos médico el que cura a pocos que el que cura a muchos, si efectivamente tiene experiencia médica. Y no es menos músico el que enseña a 20 pocos que el que enseña a muchos, si efectivamente posee experiencia musical. Y es igualmente entendido en hípica el que 40 maneja muchos caballos que el que maneja uno o dos, si efectivamente fuera conocedor del arte hípica. Y, así, es igual de regio el que tiene uno o dos que le obedecen que el que ha conseguido muchos vasallos. Bastaría con que tenga expe-5 riencia en reinar para que sea regio. Por eso, me parece, también Sócrates llamaba a la filosofía «ciencia política y regia» 25, porque quien la ha recibido se hace rápidamente político.

Y una vez que Musonio hubo hablado, el rey, complacido 10 por estos razonamientos, reconoció quedar agradecido a sus palabras y dijo:

- -Pídeme lo que quieras, que nada te negaré.
- Te pido dijo Musonio que actúes conforme a estos razonamientos que alabas y que los sigas, pues esto será lo que 15 a mí mayor contento me produzca y a ti, del mismo modo, más te beneficie.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> En el recién citado pasaje de Platón, República 473d.

### IX

41

# DEL QUE EL DESTIERRO NO ES UN MAL DE MUSONIO

Una vez que un condenado al destierro se lamentaba por ello, le consoló más o menos de este modo:

5 —¿Cómo, —dijo— si no se es un insensato, podría alguien apesadumbrarse por el destierro? El destierro no nos priva en modo alguno del agua, de la tierra y del aire, ni tampoco del sol ni de los demás astros, y ni siquiera del trato con los hombres, pues en cualquier parte y de cualquier manera tenos veamos privados de una parte de la tierra y de la compañía de algunos hombres? Tampoco cuando estamos en casa utilizamos toda la tierra ni tratamos con todos los hombres. Trataríamos, como ahora, con los amigos, pero con los verdaderos y con los que conviene mantener alguna conversación, pues éstos nunca nos traicionarían ni nos abandonarían. Pero de algunos, que son amigos fingidos y no verdaderos, más valdría estar apartado que tratar con ellos.

Y entonces, ¿qué? ¿No es el mundo patria común de todos los hombres, como pensaba Sócrates? Así que no has de considerar que te destierran de verdad de tu patria porque te vayas de aquí, en donde naciste y creciste, sino sólo que te ves privado de una ciudad, sobre todo si crees ser persona de buen casrácter, ya que alguien así no venera ni desprecia lugar alguno como causante de su felicidad o infelicidad. Por el contrario, él lo pone todo en sí mismo y se considera ciudadano de la ciudád de Zeus, la que está compuesta de hombres y dioses <sup>26</sup>. En

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Cf. Epicteto, Disertaciones 19, 1.

términos acordes con éstos se expresa también Eurípides 10 cuando dice:

Para el águila todo el aire es penetrable y para el hombre noble toda la tierra es su patria. <sup>27</sup>

Igual que sería pueril y ridículo alguien que, estando en su patria, sufriera terriblemente y se lamentara por vivir en otra 43 casa y no en la que nació, lo mismo el que vive en otra ciudad, y no precisamente en la que nació, y lo considera una desgracia; a ése tal habría que considerarlo un insensato y un necio.

¿Y qué lugar ocuparía el estar desterrado en relación con 5 el cuidado de nosotros mismos y con la consecución de la virtud? Desde luego, el aprendizaje y el ejercicio de las cosas precisas, a nadie se los impide el destierro. ¿Cómo, entonces, no iba a estar colaborando el destierro a ese fin, si proporciona 10 tiempo de ocio y libertad para aprender lo bueno y para poner-lo por obra más que antes, en el sentido de que ni nos vemos arrastrados por la pretendida patria a los menesteres públicos ni molestados por los pretendidos amigos o los parientes, que son expertos en impedir y apartar del impulso hacia lo mejor<sup>28</sup>?

A algunos, incluso, les convenía el destierro en todos los 15 sentidos, como a Diógenes<sup>29</sup>, que de ciudadano particular se hizo filósofo con el destierro, y en vez de seguir asentado en Sinope, pasó la vida en Grecia y se destacó en su ejercitarse para alcanzar la virtud de los filósofos. A otros, que se encon-44

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Euripides, fragm. 1047 Nauck<sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Bien lo podía saber Musonio, que pasó varias veces por esa experiencia. Véase Introducción, págs. 54-55.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Según una noticia transmitida por varios autores (entre otros, Diógenes LAERCIO 6, 20-21), Diógenes el Cínico y su padre habrían llegado a Atenas desde Sinope como desterrados tras haber acuñado moneda falsa.

traban en mal estado corporal por la flaqueza y la molicie, el destierro les dió vigor al obligarles a llevar una vida más varonil. Y sabemos de algunos que se libraron de enfermedades crónicas al ser desterrados, como, sin duda, aquel Espartiático, el lacedemonio 30, que estaba enfermo del pulmón desde hacía mucho, y que muchas veces había padecido de ello por causa de la molicie, pero que, una vez que cesó en su molicie, cesó también en su enfermedad. Y dicen que otros, muy atormenta10 dos antes por este padecimiento, se han visto libres de la gota, propia de la gente de vida muelle, porque el destierro, acostumbrándoles a llevar un régimen de vida más duro, les proporcionó por ese mismo medio el recuperar la salud. Luego el destierro colabora, más que se opone, a que uno se halle en mejor estado tanto corporal como anímicamente.

Ni tampoco ocurre siempre que quienes son desterrados 45 carezcan de lo necesario: cuantos son perezosos y torpes e incapaces de mostrar coraje, aunque estén en su patria andan sin recursos la mayor parte de las veces y carecen de medios, mientras que los nobles, trabajadores e inteligentes, vayan donde vayan, encuentran recursos y pasan la vida sin que les 5 falte de nada. Además tampoco necesitamos muchas cosas si no pretendemos vivir en la molicie.

Porque, ¿qué necesitan los mortales sino sólo dos cosas, el fruto de Deméter y un manantial del que fluya el agua que he aquí y cuyo uso natural es alimentarnos? <sup>31</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> A partir de Bücheller se identifica a este personaje con el C. Julio Espartiático corintio, ciudadano destacado que siguió un cursus honorum público y otro municipal, desempeñando buen número de puestos en época de Claudio y de Nerón. La anécdota del destierro sólo nos la cuenta Musonio, y debió tener lugar en época de Nerón (es decir, antes de 65 d. C.). Cf. Prosopographia Imperii Romani.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Euripides, fragm. 892 Nauck<sup>2</sup>.

Digo, además, que los hombres dignos de mención no sólo 10 hallarían fácilmente abundancia de las cosas más necesarias para la vida estando fuera de su tierra, sino que incluso podrían 46 muchas veces hacer fortuna. Ulises, estando, como alguien podría decir, en situación más desdichada que cualquier desterrado, cuando era un naúfrago solo y desnudo, fue capaz, sin embargo, al llegar a la tierra de hombres desconocidos, los feacios, de enriquecerse abundantemente<sup>32</sup>. Temístocles, cuan-5 do fue desterrado de su país y hubo de ir hacia gentes que no sólo no eran amigas, sino que incluso eran enemigos y bárbaros, los persas, obtuvo tres ciudades como regalo: Miunte y Magnesia y Lámpsaco, de modo que pudo vivir de ellas<sup>33</sup>. 10 Dión de Siracusa cuando el tirano Dionisio le confiscó toda su hacienda y hubo de abandonar su patria halló tal abundancia de recursos en su destierro que incluso pudo mantener un ejército de extranjeros con el que atacó Sicilia y la liberó del tirano<sup>34</sup>. ¿Quién en su sano juicio entonces, seguiría opinando al 15 ver esto que el destierro es causa de pobreza para todos los desterrados?

Y tampoco es completamente necesario que los desterra- 47 dos tengan mala fama por causa del destierro, pues es de todos conocido que muchos castigos se imponen erróneamente y que muchos son arrojados de su patria injustamente y que incluso algunos hombres que eran buenos fueron expulsados por sus 5

<sup>32</sup> Homero, *Odisea* VIII 387-97 y XIII 4-15.

<sup>33</sup> Tucídides, I 138.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Dión de Siracusa fue exiliado (367-366 a. C.) junto con Platón por Dionisio II, que sospechó que pretendían arrebatarle el poder. En 357-356, aprovechando la ausencia de Dionisio, atacó Siracusa y consiguió tomarla, si bien su victoria le fue de poca utilidad, ya que su relación familiar con los tiranos hizo que el pueblo desconfiara de él y prefiriera a su lugarteniente Heraclides.

conciudadanos. Así ocurrió en Atenas con Aristides el Justo 35, en Éfeso con Hermodoro 36 — por ello Heráclito mandó a los efesios que se ahorcaran al llegar a la mayoría de edad, porque habían desterrado a Hermodoro —. Algunos, incluso, se hicieron famosísimos gracias al destierro, como Diógenes de Sínope y Clearco el lacedemonio 37, el que luchó con Ciro contra Artajerjes. Si uno quisiera, podría mencionar otros muchos. Pero, ¿cómo iba a ser causa de la mala fama aquello en lo que 15 algunos se hicieron más famosos de lo que antes eran?

48 Y, ¡por Zeus!, dice Eurípides que los desterrados están privados de libertad, puesto que están privados de la libertad de palabra, cuando hace que Yocasta pregunte a Polinices, su hijo, 5 qué dificultades tiene el desterrado, y él responde:

Una es la más grande: no tiene libertad de expresión.

Y de nuevo ella a él:

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Aristides el Justo fue desterrado probablemente en 484-483 a. C. La razón última de este destierro fue su rivalidad con Temístocles; éste hizo correr por Atenas el rumor de que Aristides, con su actitud de reflexionar y emitir juicios sobre todos los asuntos, echaba por tierra el funcionamiento de los tribunales y se preparaba, disimuladamente, un gobierno monárquico sin ejército. Como consecuencia de estas habladurías a Aristides se le aplicó el ostracismo. Sobre este punto, véase Plutarco, Vida de Aristides VII.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Hermodoro de Éfeso fue desterrado por sus conciudadanos, según Heráclito, so pretexto de que no debía haber entre ellos ninguno que destacara en valia. Véase Heráclito, fragm. 121 D.-K. = 87 García Calvo.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Oficial espartano que participó en las campañas de los estrechos desde el año 409; en el año 403 se negó a entregar Bizancio y fue expulsado por las tropas espartanas, por lo cual buscó refugio junto a Ciro. Con él desempeñó un papel destacado en el ejército de mercenarios que éste reunió contra su hermano Artajerjes. La única fuente que habla del destierro de Clearco es Musonio y, en general, no se da crédito a la noticia.

Propio de esclavo es lo que has mencionado, el no decir uno lo que piensa <sup>38</sup>.

Pero yo le respondería a Eurípides:

Opinas correctamente, Eurípides, que es propio de es- 10 clavo no decir lo que uno piensa —al menos, cuando sería menester decirlo—. Pero no siempre, ni de cualquier manera, ni a cualquiera se le ha de decir lo que pensamos. No me parece que sea una conclusión adecuada lo de que los desterrados no participan de la libertad de expresión, si es que para ti la libertad de expresión consiste en no callar lo que uno está pen- 15 sando. Pues no son los desterrados quienes dudan en decir lo que piensan, sino los que temen que del hablar les vengan los trabajos o la muerte o el castigo o alguna otra cosa semejante. Este temor, ¡por Zeus!, no lo produce el destierro. Pues también a muchos de los que están en su patria -o, más bien, a la mayoría— les ocurre que temen las cosas que parecen terri-20 bles. El valiente, no menos si es un desterrado que si está en su casa, muestra coraje ante todas esas cosas, por lo cual también dice lo que piensa valientemente si se encuentra en el destierro no menos que cuando no era un desterrado. 40

Eso es lo que uno le podría responder a Eurípides. Pero dime tú a mí, amigo: cuando Diógenes estaba desterrado en Atenas o cuando, vendido por los piratas, llegó a Corinto, 5 ¿hubo algún otro ateniense o corintio entonces que hiciera gala de mayor libertad de expresión que Diógenes? Entonces, ¿qué? ¿Había entre los hombres de entonces alguno más libre que Diógenes? Este, incluso, mandaba a Jeníades, el que le había comprado, como el amo al esclavo. ¿Y por qué mencionar asuntos antiguos? ¿Te parece que yo no soy un desterrado? 10 ¿Estoy privado de libertad de expresión? ¿Me han quitado la

<sup>38</sup> Eur., Fenicias, 391-392.

posibilidad de decir lo que pienso? ¿Me habéis visto, tú o algún otro, temeroso de ser desterrado? ¿O pensando que mis asuntos van ahora peor que antes? Ni siquiera, ¡por Zeus! po15 drías decir que me has visto entristecido o desanimado por el destierro <sup>39</sup>. Que si alguien se ve privado de su patria, no se ve privado de ser capaz de soportar el destierro.

De estos razonamientos me sirvo para mis adentros de manera que no me agobie el destierro y éstos son también los que te diría a ti: me parece que el destierro no priva a los hombres de todo ni de lo que la mayoría considera que son bienes, como he demostrado hace un momento. Y es que aunque les privara de alguna o de todas esas cosas, no les priva, ciertamente, de los bienes verdaderos; pues al desterrado no se le impide por estar desterrado tener valor o sentido de la justicia ni sensatez o prudencia ni ninguna otra virtud de aquéllas cuya naturaleza es, cuando se dan, la de adornar y beneficiar al hombre y mostrarlo digno de alabanza y de buena fama, mientras que, cuando no se dan, le perjudican y le ponen en 15 vergüenza mostrándole como malvado e infame.

Siendo así las cosas, amigo, el destierro no te perjudicaría ni te envilecería si eres bueno y posees las virtudes, al menos si las más capaces de beneficiarte y ensalzarte se dan en ti. Si, por el contrario, eres malvado, es tu maldad y no el destierro la que te perjudica, y es tu maldad la que te procura la pena, y no el destierro. Por eso has de apresurarte a librarte de la maldad, no del destierro: eso es lo que yo me decía constantemente a s mí mismo y lo que te digo a ti ahora. Y tú, si tienes sensatez, no considerarás que el destierro sea una cosa terrible que otros soportan con ligereza, sino que lo es la maldad, que, cuando está presente, es desdichado todo el que la tiene.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Véase Introducción, págs. 54-55.

52

Y por fuerza ha de ser de estas dos cosas una: que te destierren justamente o injustamente. Si justamente, ¿cómo va a 10 ser correcto o conveniente apesadumbrarse con lo justo? Si injustamente, eso sería un mal para quienes te echan, no para nosotros. Y si, ¡por Zeus!, obrar injustamente es lo que más odian los dioses, es, precisamente, lo que les ha ocurrido a ellos, mientras que el ser tratado injustamente, que es lo que nos ha ocurrido a nosotros, es tenido tanto entre los dioses is como entre los hombres decentes por algo digno de apoyo, pero no de odio.

X

### DEL

SI EL FILÓSOFO HA DE EMPRENDER ALGUNA ACUSACIÓN POR OFENSAS DE MUSONIO

Decía que ni él había emprendido nunca ninguna acusa- s ción por ofensas ni se lo había aconsejado a ningún otro de los que pretendían filosofar. Pues ninguna de las cosas que parece que son haber recibido una ofensa cuando le pasan a alguien les parecen una ofensa o un bochorno a quienes les suceden. Así, el que a uno le insulten, le golpeen o le escupan, que son las peores afrentas. Pero que no tienen nada de bochornoso ni 10 de ofensivo lo demuestran los niños lacedemonios cuando son azotados en público y se sienten honrados por ello <sup>40</sup>.

Si el filósofo no fuera capaz de despreciar los golpes o los 53 insultos, ¿qué utilidad tendría, él, que ha de parecer que desprecia incluso la muerte?

—Sí, ¡por Zeus!, pero es tremenda la intención de quien hace eso —abofetear o insultar o hacer cosas por el estilo—5

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Cf. Epicteto, Disertaciones 12, 2.

mofándose y creyendo insultar. Demóstenes incluso con la mirada ofendía a algunos y aquello era insufrible y por este medio o por aquél sacaba a los hombres de sus casillas, se cree.

Quienes ignoran lo que de verdad es lo hermoso o lo vergonzoso y se quedan boquiabiertos ante la opinión, piensan también que a uno le ofenden si alguien les mira de manera aviesa o se burla de ellos o les golpea o les insulta. Pero el 54 hombre sensato y de sentido, como ha de ser el filósofo, no se altera por ninguna de estas cosas, ni cree que sea vergonzoso el padecerlas, sino más bien el hacerlas. Porque, ¿en qué yerra el que lo padece? Sin embargo, el que yerra está también de insemediato en vergüenza, pero el que lo padece, puesto que no yerra por el hecho de padecerlo, así tampoco se encuentra en vergüenza ninguna. De donde se deduce que quien tenga sentido no debería pasar ni a las acusaciones ni a las reclamaciones, puesto que ni siquiera creería haber sido ofendido.

Y es que es cosa pusilánime el enfadarse o excitarse por tales asuntos. Sobrellevarás lo que suceda mansa y tranquilamente, porque eso es incluso conveniente para quien quiera ser magnánimo.

Era evidente que estaba en esa disposición de ánimo Sócrates, que fue insultado en público por Aristófanes<sup>41</sup> no para hacerle enfadar, sino para que, al toparse con esta circunstancia, mostrara su valía por si también quería servirse de ello para alguna otra cosa. Pronto iba a irritarse aquél porque le insulstaran ante unos pocos, él, que no se había enfadado ni siquiera cuando le insultaron en el teatro.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> En su comedia *Las Nubes*, en donde se nos presenta a un Sócrates subido en una especie de cesta colgante y discurriendo sobre temas como la medida del salto de la pulga y la procedencia de los sonidos de los insectos.

Foción el Bueno 42, cuando afrentaron a su mujer, hasta tal punto evitó el reclamar al autor de la afrenta que cuando aquél, temeroso, fue a verle y pidió perdón a Foción, diciendo que no 5 sabía que era su mujer aquélla a la que había tratado con desprecio, respondió:

—A mi mujer tú no le has hecho nada; tal vez a otra. Así que a mí no tienes que darme disculpas.

Y podríamos mencionar a otros muchos hombres puestos a 10 prueba por alguna ofensa; algunos de ellos maltratados de palabra y otros, de obra hasta el punto de sufrir daños corporales. Y no parece que se hayan defendido de quienes les maltrataban ni que hayan ido contra ellos de otra manera, sino que han soportado muy mansamente la injusticia de aquéllos. Y el an-15 dar mirando cómo responderá uno mordiendo a quien le ha 56 mordido o cómo hará daño a quien se lo ha hecho es propio de fiera, que no de hombre, porque no es ni siquiera capaz de tener en mente aquello de que los hombres van a caer en la mayor parte de sus errores por desconocimiento e ignorancia, y el que de ellos es enseñado, cesa en esa actitud. El admitir los 5 errores civilizadamente y no ser implacable con los que nos han maltratado, sino ser para ellos motivo de una noble esperanza, es propio de un carácter dócil y filantrópico.

¡Cuánto mejor que el filósofo parezca ser así, que conside- 10 re que, si alguien le maltrata, lo adecuado es el perdón, que no que parezca, por una parte, que se defiende a sí mismo poniendo pleitos y reclamando y, por otra, que en realidad falta a la compostura, puesto que actúa de modo inconsecuente con sus propias palabras! En efecto, por una parte dice que el hombre bueno nunca podría ser ofendido por el hombre malo 57

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Foción el Bueno fue un destacado político y militar ateniense del siglo IV. De su aceptación popular da fe el hecho de que fue elegido estratego cuarenta y cinco veces. Sobre este relato, cf. G. HEYLBUT, *Rheinisches Museum* 39, pág. 310.

5

y, por otra, reclama por haber sido ofendido por hombres malvados él, que se considera a sí mismo un hombre bueno.

### XI

#### DEL.

## CUÁL ES EL MEDIO DE VIDA CONVENIENTE PARA EL FILÓSOFO DE MUSONIO

Hay también otra forma de vida en nada peor que ésta <sup>43</sup>, que podría, no sin razón, ser considerada, quizá, incluso mejor por el hombre vigoroso de cuerpo: el vivir de la tierra, tanto si uno tiene tierra propia como si no.

Muchos, incluso cultivando la tierra ajena, sea pública o particular, pueden alimentarse no sólo a sí mismos, sino también a sus hijos y mujeres. A algunos, incluso, este recurso les da bienestar de sobra al ser ellos industriosos y trabajadores. La tierra responde de la manera más hermosa y más justa a quienes se ocupan de ella devolviendo multiplicado lo que resisto cibe y proporcionando abundancia de todo lo necesario para la vida a quien está dispuesto a esforzarse; y todo esto unido a la decencia, nada de ello unido al oprobio. Pues no hay hombre alguno —a menos que sea un débil o un blando— capaz de decir de ninguna de las tareas agrícolas que son algo vergonzoso o inapropiado para el hombre de bien. ¿Cómo no va a ser bueno el plantar, el arar o el trabajar las viñas? Y sembrar, segar, trillar, ¿no son todas éstas tareas de hombres libres y convenientes para los hombres de bien?

Y el ser pastor, igual que no avergonzó a Hesíodo ni le impidió ser amigo de los dioses y cantor, tampoco se lo impe-

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> «Ésta» sería la forma de vida del filósofo, dedicado a sus lecturas, sus reflexiones y sus discipulos (cf. más adelante en este mismo capítulo, 60, 15).

diría a ningún otro. A mí es esto lo que me agrada de todas las tareas agrícolas, que proporcionan mayor ocio al alma, cuando se tiene una educación, para reflexionar sobre algo y para lu- 15 cubrar. Pues cuantas tareas ponen muy en tensión el cuerpo y lo doblegan, obligan también al alma a estar sólo con ellas o a estar muy en tensión junto con el cuerpo. Sin embargo, cuantas tareas permiten al cuerpo no estar demasiado en tensión, no impiden al alma tener cuenta de lo más importante y, a partir 20 de tales reflexiones, hacerse a sí misma más sabia, que es, precisamente, lo que todo filósofo desea por encima de todo. Por eso yo abrazo, sobre todo, el pastoreo.

Pues si uno al tiempo filosofa y cultiva la tierra, yo no compararía otra vida con ésta ni preferiría otro medio de subsistencia.

¿Cómo no va a ser más acorde con la naturaleza vivir de la tierra, que es nodriza y madre nuestra, que conseguir el ali- s mento por otros medios? ¿Cómo no va a ser más viril vivir en una aldea que el asentarse en la ciudad, como los sofistas? ¿Cómo no va a ser más sano vivir al aire que vivir como en un invernadero?

—Entonces, ¿qué? ¿Es más propio del hombre libre el conseguirse uno mismo lo necesario o el recibirlo de otros?

Pues parece más respetable no necesitar a otro para cubrir las propias necesidades que el necesitarlo. Por tanto, tan hermoso y tan lleno de felicidad y tan querido a los dioses es vivir de la agricultura junto con no despreciar la honestidad, que el dios se refirió a Misón de Quene 44 como «sabio» y llamó 15

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Bien poco es lo que sabemos sobre Misón: el dato que aquí nos ofrece Musonio no aporta nada nuevo a lo que conocíamos por HIPONACTE, fragm. 61 DIEHL, en donde leemos «A Misón de Quene se refirió Apolo como el más sensato de todos los hombres»; PLATÓN incluye a este personaje entre los Siete Sabios (*Protágoras* 343a), si bien en las listas posteriores es substituído por Periandro. Algunos otros datos sobre Misón y una posible explicación so-

«feliz» a Áglao 45 de Psófide porque ambos pasaban la vida a la manera aldeana y se aplicaban al trabajo manual y se abste-60 nían de pasar el tiempo en la ciudad. ¿No valdría la pena que los envidiáramos e imitáramos y que abrazáramos la vida campesina con afán?

Quizá alguien podría objetar:

— Entonces, ¿qué? ¿No es tremendo que un hombre de s educación y capaz de hacer avanzar a los jóvenes hacia la filosofía trabaje la tierra y lleve a cabo tareas corporales de manera semejante a los aldeanos?

Sí, eso sería verdaderamente tremendo si, en efecto, el trabajo de la tierra impidiera filosofar o ayudar a otros a encaminarse hacia la filosofía. Pero, en realidad, me parece que los jóvenes resultarían mucho más beneficiados si, en vez de convivir con su maestro en la ciudad y escuchar lo que dice en sus disertaciones, vieran al que trabaja en las tareas del campo y les muestra con los hechos el camino que señala el razonamiento, a saber: que es preciso que el cuerpo se esfuerce y que pase penalidades mejor que necesitar que otro nos alimente.

¿Qué es lo que impide que, aunque esté trabajando, el discípulo escuche al tiempo al maestro hablar sobre la sensatez, la justicia o la perseverancia? No necesitan muchos discursos los que vayan a filosofar bien ni necesitan los jóvenes revestirse de esa multitud de preceptos con los que vemos hincharse a los 61 20 sofistas. ¡Eso sí que es de verdad bastante para machacar la vida de un hombre! Pero no es imposible aprender lo más ne-

bre su presencia y ausencia entre los Siete Sabios podemos encontrarla en C. García Gual, Los Siete Sabios (y tres más), Madrid, 1989, págs. 118-120.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Según VALERIO MÁXIMO VII 1, 2, cuando Giges, rey de Lidia, visitó Delfos, preguntó al oráculo si había en el mundo un hombre más feliz que él. El oráculo le contestó que Aglao de Psófide, anciano campesino arcadio que había vivido siempre en su tierra contentándose con los frutos que ésta le ofrecía.

cesario y lo más útil aunque nos apliquemos a las tareas campesinas y, sobre todo, si no vamos a estar trabajando todo el tiempo, sino que vamos a gozar de descansos.

Bien sé yo que pocos están dispuestos a aprender esas maneras. Mejor es que ni se acerquen al filósofo la mayor parte de los jóvenes que dicen filosofar, que son todos unos mustios y unos blandos por cuya causa, cuando se acercan, se llena de manchas la filosofía.

De los verdaderos enamorados de la filosofía no hay ni 10 uno que no estuviera dispuesto a pasar su vida en una aldea junto a un hombre de bien, aunque la aldea fuera asperísima, ni que no estuviera dispuesto a disfrutar mucho esa forma de vida junto con el convivir con el maestro de noche y de día, 15 con el estar apartado de las desdichas ciudadanas, que son un obstáculo para filosofar, con el no poder pasar desapercibido cuando uno obra bien o mal, que es la mayor ayuda para quienes se están educando. Y comer y beber y dormir bajo la vigilancia de un hombre bueno es una gran ayuda. También Teognis alaba lo que sucedería forzosamente en la convivencia en el 20 campo cuando dice:

y, al menos tú, con ellos come y bebe, y entre ellos siéntate y disfruta con ellos, con los que tienen gran fuerza 46.

Que, evidentemente, no se refiere a otros sino a los hom-s bres buenos al decir que tienen gran fuerza para ayudar a los hombres si uno come y bebe y se sienta con ellos, lo demuestra aquí:

Las cosas buenas las aprenderás de los buenos. Pero si con los [malvados

te mezclas, echarás a perder incluso el sentido que tienes 47.

<sup>46</sup> Teognis, Elegias I 33-34.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Teognis, Elegias I 35-36.

Así, que nadie diga que dedicarse a la agricultura es un impedimento para aprender o enseñar lo que se debe. No parece ser así si, en efecto, de este modo el que aprende convive en la mayor medida con el que enseña y el que enseña tiene a mano al que aprende.

Siendo así el asunto, la subsistencia mediante la agricultu-5 ra parece ser la más conveniente para el filósofo.

### XII

### DEL

# SOBRE LOS PLACERES AMOROSOS DE MUSONIO

Una parte, y no la menor, de la vida muelle reside en los placeres amorosos, porque los que llevan esa vida muelle necesitan amantes variados no sólo legítimos, sino también ilegítimos y no sólo hembras, sino también varones, y andan siempre a la caza de diversos enamorados sin conformarse con lo que está a su disposición, sino deseosos de las rarezas, buscan-15 do uniones indecentes que son los mayores motivos de reproche para el hombre.

Es preciso que quienes no se hayan dado a la vida muelle o 64 no sean unos malvados consideren justos los placeres amorosos sólo en el matrimonio y cuando tengan por fin la procreación de hijos, que es lo legítimo, y que consideren injustos e ilícitos los placeres amorosos que, incluso dentro del matrimonio pretenden nada más el placer. De las demás uniones, 5 unas, las adúlteras, son las más ilícitas; y no son en nada más comedidas que éstas las de varones con varones, porque esa osadía es contra naturaleza.

10

Fuera del adulterio, cuantas uniones con mujer están por ley privadas de descendencia son también todas vergonzosas y se llevan a cabo por libertinaje. Así que, con sensatez, nadie soportaría andar pretendiendo a una cortesana ni a una libre 10 sin previo matrimonio ni, ¡por Zeus!, a su propia criada. La falta de licitud y de decencia de estas uniones es una vergüenza y un gran motivo de reproche para quienes las persiguen. Por eso nadie soporta tampoco el hacer a la luz ninguna de es-15 tas cosas, que poco le faltaría para enrojecer, sino que ocultándose y a escondidas se atreven a ello los que no son del todo disolutos.

Y es que el intentar pasar desapercibido en lo que uno hace 65 a sabiendas es obrar erradamente.

- —Pero ¡por Zeus!, —objeta uno mientras que el adúltero ofende al marido de la mujer a la que corrompe, no así el que se une a una cortesana o, ¡por Zeus!, a una que no tiene marido, que no ofende a nadie, ni tampoco echa a perder la es-s peranza de hijos de nadie.<sup>48</sup>.
- —Pues yo insisto en afirmar que todo el que yerra y ofende, en ese mismo instante, aunque no sea a ninguno de sus próximos, se ofende a sí mismo al mostrarse peor y menos respetable; porque el que yerra, en tanto que yerra, es peor y menos respetable.

No hablaré de la injusticia, pero es de toda necesidad que el libertinaje se dé en el que es vencido por un placer vergon-66 zoso y se deleita en ensuciarse, como los cerdos. De la misma clase y no en pequeña medida es el que pretende a su propia criada, cosa que algunos consideran en cierto sentido inocente,

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> El marido puede confiar en que los hijos de su mujer lo son también de él. Quien comete adulterio con una casada siembra la duda sobre la filiación real de los hijos, de lo cual está libre — afirma el anónimo interlocutor— quien se une con una mujer sin marido legítimo, como la soltera o la cortesana.

5

s porque parece que todo dueño es libre de usar de su esclavo como quiera. Frente a esto, mi respuesta es sencilla: si a alguien le parece que no es vergonzoso ni está fuera de lugar que el dueño pretenda a su propia esclava, sobre todo si no tiene marido, que considere cómo le parece que el ama pretenda al 10 esclavo. ¿No le parecería insufrible no sólo en el caso de que, teniendo un marido legítimo, la mujer pretendiera a un esclavo, sino incluso si lo hiciera no teniendo marido? Sin embargo, nadie dirá que considera que los hombres son peores que las mujeres, ni menos capaces de educar sus deseos; ellos, más fuertes en juicio, menos que las más débiles; los que mandan, menos que las mandadas. Y es que conviene que los hombres sean mucho mejores, si han de ser dignos de anteponerse a las mujeres. Pero si muestran ser más incontinentes, <serán>49 también peores.

Que el que el amo pretenda a su esclava es obra de la incontinencia y nada más, ¿por qué hay que decirlo también? Es cosa conocida.

### ХШа

#### DEL.

### QUÉ ES LO CAPITAL DEL MATRIMONIO DE MUSONIO

Vida en común y generación en común de hijos son lo capital del matrimonio. Es preciso — decía— que el que se desposa y la desposada convivan el uno con el otro con este fin, el de a la vez vivir el uno para el otro y obrar el uno para el otro y considerar que todo es común y nada es propio, ni si-68 quiera el cuerpo. Pues la generación de un ser humano, que es

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Cubrimos la laguna en el sentido sugerido por Hense en el aparato crítico de su edición.

el resultado de esta unión, es importante. Pero esto no es aún bastante para el que se desposa, pues también podría resultar eso sin matrimonio, mediante una unión de otra clase, como se unen entre sí los animales. Es, además, completamente nece-s sario que en el matrimonio se produzca la convivencia y la mutua solicitud entre el hombre y la mujer, tanto en la salud como en la enfermedad como en cualquier ocasión, pues es por deseo de esa solicitud así como de tener hijos por lo que ambos van al matrimonio. Pues donde esa solicitud es perfecta 10 también de manera perfecta se la proporcionan mutuamente los cónyuges, rivalizando por vencer en eso el uno al otro, y ese matrimonio está en la situación que conviene y es digno de envidia, pues es hermosa esa convivencia. Pero en donde cada uno de ellos mira sólo lo suyo descuidando lo del otro, por Zeus!, o bien el uno sigue así y vive en la misma casa pero tie- 15 ne su pensamiento fuera, sin querer compartir con su cónyuge propósitos y sentimientos, y entonces es fuerza que se destruya la comunidad, o bien les van mal las cosas a los cónyuges y, o se separan completamente el uno del otro, o tienen una vida común peor que la soledad. 20

### XIIIb

### DEL

69

## QUÉ ES LO CAPITAL DEL MATRIMONIO DE MUSONIO

Por eso es preciso que los que se desposan no miren si son nobles de linaje, ni si tienen mucho dinero ni si los cuerpos 5 son hermosos. Ni la belleza ni la riqueza ni la nobleza son de tal naturaleza que acrecienten la comunidad ni la concordia, ni tampoco consiguen que la prole sea mejor. Pero conformándose para el matrimonio con cuerpos sanos, de aspecto medio y 10

10

capaces de dedicarse al trabajo manual, que, además, serían los que menos acecharan los licenciosos y los que mejor se ocuparían de los trabajos corporales y los que engendrarían hijos en abundancia.

De otro lado, se ha de considerar que las almas más ade15 cuadas son las mejor dotadas para la sensatez y la justicia y, en
general, para la virtud. ¿Qué matrimonio sin concordia es bueno? ¿Qué convivencia es útil? ¿Cómo van a estar de acuerdo
70 personas que son malvadas la una con la otra? ¿O cómo va a
estar de acuerdo el bueno con el malo? Eso es tan dificil como
encajar un madero torcido en uno recto o que encajen dos que
están ambos torcidos. El torcido no puede encajar con otro
torcido semejante a él y menos aún con su contrario el dere5 cho. El malvado no es amigo del malvado ni está de acuerdo
con él y mucho menos con el bueno.

### XIV

#### DEL

# SI EL MATRIMONIO ES UN ESTORBO PARA FILOSOFAR 50 DE MUSONIO

Le dijo uno en una ocasión que le parecía un estorbo para filosofar el matrimonio y la vida con una mujer, y Musonio respondió:

—Para Pitágoras no era un estorbo, ni para Sócrates, ni 15 para Crates 51, cada uno de los cuales vivió con una mujer. Y nadie podría mencionar a otros que hayan filosofado mejor 71 que ellos. Sin embargo, Crates no tenía casa ni ajuar ni nin-

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Cf. Epictero, Disertaciones I 24 y III 22, 76.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Pitágoras estuvo casado con Teano, Sócrates con Jantipa y Crates, discípulo de Diógenes el Cínico, con Hiparquía.

guna clase de propiedades y, con todo, se casó. Y luego, sin tener ni siquiera un refugio propio pasaba los días y las noches junto con su mujer en los pórticos públicos de Atenas. Y nossotros, que salimos de nuestra casa y que tenemos, algunos, servidores que nos ayuden, ¿nos atrevemos, a pesar de ello, a decir que el matrimonio es un estorbo para la filosofía?

En efecto, el filósofo ha de ser, sin duda, maestro y guía de los hombres en todo lo que por naturaleza concierne al ser humano. Y parece que el casarse se cuenta entre las cosas que 10 son muy especialmente conformes a naturaleza. Porque, ¿para qué el demiurgo del hombre partió, primero, en dos a nuestra raza y luego le dió dos sexos, uno de mujer y otro de varón y luego en cada uno hizo surgir un fuerte deseo por el otro y por 15 su compañía y por la vida en sociedad y mezcló en ambos una fuerte ansia, por la hembra en el varón y por el varón en la hembra? Acaso no es bien sabido que quería que ambos convivieran y estuvieran juntos y se ocuparan a la par de los 72 asuntos de la vida de ambos y que fuera asunto de ambos a la vez la generación y crianza de los hijos para que nuestra raza fuera eterna. ¿Y qué? Dime: ¿acaso conviene que cada uno se ocupe también de lo del prójimo, de que haya familias en su ciudad y de que la ciudad no esté vacía y de que la sociedad s esté bien? Pues si afirmas que uno sólo ha de mirar lo suyo nos muestras a un ser humano que no se distingue en nada del lobo ni de ninguna otra fiera de las más salvajes, que han nacido para vivir de la violencia y de la avaricia sin perdonar a na- 10 die de quien puedan sacar algún fruto dulce, a alguien que no participa de la sociedad, que no participa de la colaboración mutua, que no participa de lo justo en absoluto.

Pero si reconoces que la naturaleza humana es más bien semejante a la de la abeja, que no puede vivir sola, pues si se 73 queda sola perece, y que asiente a la tarea común de sus congéneres y trabaja y colabora con la de su entorno; si esto es así

y además se ha supuesto que la maldad del hombre consiste en 5 la injusticia y el salvajismo y en despreocuparse de mala manera de lo que hace el prójimo, mientras que la virtud es la filantropía y la bondad y la justicia y el beneficiar y preocuparse del prójimo, así también ha de preocuparse cada uno de su ciudad y la ciudad ha de atender a sus familias. El matrimonio 10 es el principio del cuidado de una familia, de modo que aquél de los hombres que destruye un matrimonio, destruye una familia, destruye una ciudad, destruye a todo el género humano. Porque no podría pervivir si no existiera la generación y no habría generación, al menos conforme con la justicia y la ley, si no existiera el matrimonio. Es evidente que la familia o la 15 ciudad no se compone sólo de mujeres ni sólo de hombres, sino de la mutua sociedad. Y nadie podría hallar una sociedad más necesaria ni más agradable que la de los hombres y las mujeres. ¿Qué compañero puede ser tan favorable para un 74 compañero como la mujer deseada por quien la desposó? ¿Qué hermano para el hermano? ¿Qué hijo para sus padres? ¿A quién se echa tanto de menos cuando está ausente como el hombre a la mujer y la mujer al hombre? ¿Qué presencia alis viaría más la pena o acrecentaría más el gozo o aminoraría la desgracia? ¿De quiénes se piensa que todo lo tienen en común, tanto los cuerpos como las almas como la hacienda, sino del hombre y la mujer? Lo mismo también piensan todos los hombres que el afecto del hombre y la mujer es el más antiguo 10 de todos. Y ni siquiera padre o madre alguno, si son sensatos, creen ser más queridos para su propio hijo que el matrimonio unido. Y el relato aquél parece mostrar cuánto va por delante el afecto de la mujer al hombre frente al de los padres para con 15 los hijos: Admeto, que había recibido este don de los dioses, el 75 de vivir el doble de tiempo del que le había sido señalado si presentaba a alguien que muriera por él, no lo consiguió de sus padres, que no estuvieron dispuestos a morir antes que él aun-

5

que ya eran ancianos. Sin embargo, su mujer legítima, Alcestis, que era muy joven, aceptó voluntariamente la muerte en vez de su marido<sup>52</sup>.

También es evidente que el matrimonio es asunto importante y merecedor de nuestros afanes por esto: importantes dioses lo tutelan, según se cree entre los hombres. En primer lugar, Hera, y por eso la llamamos «Conyugal», luego, Eros y luego, Afrodita. Suponemos que todos ellos han llevado a cabo 10 esta tarea, la de reunir al hombre y a la mujer conjuntamente con vistas a la procreación. ¿En qué lugar es más adecuada la presencia de Eros que en la legítima convivencia de un hombre y una mujer? ¿Y la de Hera? ¿Y la de Afrodita? ¿Qué mejor oportunidad para invocar a estos dioses que cuando uno va al matrimonio? ¿A qué acto podríamos llamar amoroso más 15 acertadamente que a la unión de la desposada con su esposo?

¿Por qué, entonces, podría decir alguien que al hombre no le convienen el matrimonio y la procreación si dioses tan importantes velan por ellos y los tutelan? ¿Por qué, si le convie-20 nen al hombre, no le iban a convenir al filósofo? ¿Es acaso que 76 el filósofo ha de ser peor que los demás? Pues no es así, sino que ha de ser mejor y más justo y más honorable. ¿O es que no es un hombre peor y más injusto el que no se preocupa de su propia ciudad que el que se preocupa, y el que mira sólo sus asuntos que el que atiende al común? ¿O es que es más amante 5 de su ciudad y más filántropo y sociable el que prefiere la vida solitaria que el que rige su casa y engendra hijos y hace crecer a su ciudad, como le ocurre al que se casa?

Es evidente, por tanto, que es conveniente para el filósofo 10 ocuparse del matrimonio y de la procreación de hijos. Y si le es conveniente, ¿cómo va a ser correcto, muchacho, el razonamiento ese que decías hace un momento, el de que el ma-

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> En ese mito se basa la *Alcestis* de Eurípides.

trimonio es un impedimento para el filósofo? Pues el filosofar 15 no parece que sea otra cosa sino buscar de palabra y llevar a cabo de obra lo que es adecuado y conveniente.

Eso más o menos fue lo que dijo entonces.

### XV

77

### DEL

# SI HAY QUE ALIMENTAR A TODOS LOS HIJOS QUE NAZCAN DE MUSONIO

Los legisladores a quienes correspondió atender e investi5 gar este asunto, el de qué es un bien y qué un mal para la ciudad, y qué beneficia y qué perjudica al común, ¿no consideraron todos ellos que lo más conveniente para las ciudades es
que se acrecienten las familias de los ciudadanos y lo más perjudicial el que se aminoren? ¿Y no supusieron que el que los
10 ciudadanos tuvieran pocos o ningún hijo era poco beneficioso,
mientras que el tener hijos, e incluso, ¡por Zeus!, en gran número, era beneficioso? Rehusaron a las mujeres el aborto e
impusieron un castigo a las que desobedecian y les prohibieron
15 el uso de anticonceptivos, y poner impedimentos al embarazo
e hicieron del tener muchos hijos un signo de honra tanto para
el hombre como para la mujer y pusieron la falta de hijos co78 mo algo nocivo 53.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Sobre la valoración textual del pasaje y la justificación de la enmienda aceptada en la presente traducción, véase K. HOPKINS, «A textual emendation in a fragment of Musonius Rufus: a note on contraception», *Classical Quarterly* 16 (1965) 71-74.

En todo caso, conviene tener presente que en la Roma del siglo I d. C. las leyes de Augusto sobre el matrimonio de los senadores y caballeros exigían a los miembros de estas clases, para heredar, estar casados y tener descendencia. Esto animaba, al menos a los miembros de las clases mencionadas, a conservar los hijos habidos en el matrimonio. No había, sin embargo, legislación

Entonces, ¿cómo no íbamos nosotros a estar obrando injusticias e ilegalidades si actuáramos al revés de como aconsejan los legisladores, hombres divinos y amados de los dioses, cuya imitación se considera que es buena y conveniente? Y estaríamos obrando al revés si pusiéramos trabas a tener nostotros muchos hijos. ¿Cómo no iba a ser una falta contra los dioses paternos y contra el Zeus Protector de la Familia <sup>54</sup> el obrar de esa manera? Igual que el que es injusto con sus huéspedes yerra contra el Zeus Hospitalario y el que es injusto con

contraria al aborto o la exposición de niños; el padre era dueño absoluto del recién nacido y libre de decidir si se criaba al niño o si no. En caso de malformaciones establecidas por la comadrona, ésta podía impedir que el niño quedase con vida incluso antes de consultar al padre. Sólo estaba limitada por la ley la exposición de niños en caso de que el padre hubiera fallecido ya; en esa situación, el interés del heredero por seguir siéndolo podía animar la decisión de abandonar al recién nacido; la ley, en ese caso, forzaba a seguir el acuerdo que el padre hubiera dado en testamento.

En cuanto a los abortos, los médicos tenían prohibido tomar parte en ellos al efecto de no colaborar en la ocultación de un adulterio. Se conocían, no obstante, tanto los medios (físicos y químicos) de provocar los abortos como el riesgo mortal que entrañaban tanto los abortos espontáneos como los provocados. La ley, que no castigaba a la mujer que abortaba, sí castigaba a los causantes de la muerte en el proceso de provocación del aborto como reos de asesinato (si el aborto se había producido por medios físicos) o de envencnamiento (si se había llevado a cabo por medios químicos).

No podemos saber si las exposiciones eran muy frecuentes o no, aunque, de hacer caso a la literatura, hemos de pensar que no eran cosa rara; tampoco podemos conocer su distribución en las clases sociales ni si había alguna tendencia a exponer más a las niñas que a los niños o viceversa. Lo que sí estamos en condiciones de afirmar es que el aborto no era el medio principal para controlar el número de hijos.

En relación con este tema puede verse G. Duby, M. Perrot (dir.), Historia de las mujeres en Occidente, Madrid 1991, págs. 317-369 y la amplia y variada bibliografía que allí se cita.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> El epíteto *homógnios* se aplica especialmente a Zeus, pero también a afgunos otros dioses y aparece testimoniado ya en Sófocles y en Platón (*Edipo en Colono* 1333 y *Leyes* 729c respectivamente).

10 los amigos, contra el Zeus de la Amistad, así, el que es injusto para con su propia estirpe yerra contra los dioses paternos y contra el Zeus Protector de la Familia, que vigila las faltas contra la estirpe. Y el que yerra contra los dioses es un impío.

Además, uno podría darse cuenta de que la crianza de muchos hijos es cosa buena y beneficiosa al considerar, por una 15 parte, que el hombre con muchos hijos es honrado en su ciudad; por otra, que infunde respeto a su prójimo; por otra, que es más poderoso que todos sus semejantes, al menos, si los otros no tienen otros tantos hijos. Pues igual que un hombre con muchos amigos es, creo yo, más poderoso que otro sin amigos, así también lo es mucho más el que tiene muchos hi-20 jos que el que no los tiene o que el que tiene pocos; y en tanta mayor medida cuanto que un hijo está más próximo a cada uno 79 que un amigo. Merece la pena reflexionar qué espectáculo el de ver con sus hijos reunidos a un hombre o a una mujer de muchos hijos. Pues nadie podría contemplar que se hiciera en honor de los dioses una procesión tan hermosa ni un baile de un coro en orden en una fiesta sagrada que resultara un espec-5 táculo tan excelente como el de un coro de muchos niños precediendo por la ciudad a su padre o su madre y guiando a sus progenitores de la mano u ocupándose de ellos con reverencia de otra manera. ¿Qué espectáculo más hermoso que éste? ¿Qué ser más envidiable que estos progenitores, sobre todo si 10 son de carácter moderado? ¿Con quién mejor se uniría uno en sus peticiones de bienes a los dioses? ¿Con qué otros colaboraría uno en lo que necesitaran?

- —Pero —dice uno —, ¡por Zeus!, si fuera pobre y careciera de medios y tuviera muchos hijos, ¿de dónde iba a sacar para mantenerlos a todos?
- —¿De dónde sacan los pajarillos las golondrinas, los ruiseñores, las alondras, los mirlos, mucho más pobres que tú, para alimentar a sus crías? Sobre ellos dice así Homero:

como ofrece el pájaro a sus crías que aún no vuelan la comida en el pico, lo que haya conseguido, aun en su propio [perjuicio<sup>55</sup>

¿Aventajarán acaso en entendimiento estos animales al hombre? ¡No irás a decir tal cosa! ¿Acaso en vigor y fuerza? ¡Mucho menos en eso! Entonces, ¿qué? ¿Apartan el alimento y se lo reservan?... <sup>56</sup>.

Lo que me parece más terrible no es que algunos pretexten 80 estar en la pobreza, sino que, gozando de prosperidad y siendo 5 algunos, incluso, ricos, se atrevan sin embargo a no criar a los hijos que vienen después con el fin de que los ya nacidos sean más prósperos, consiguiendo por un medio impuro la prosperidad de sus hijos, [mediante el asesinato de sus hermanos] 57. 10 Pues para que aquéllos tengan una parte mayor de la herencia paterna, acaban con sus hermanos; con mal juicio, pues cuánto mejor es tener muchos hermanos que tener mucho dinero. Y es que el dinero despierta las asechanzas del prójimo, mientras que los hermanos rechazan a quienes las traman. Y que las riquezas requieren auxilio, mientras que los hermanos son el 15 auxilio más poderoso. Pues ni el buen amigo... con el herma-81 no... ni la de hombres semejantes o iguales como la de los hermanos 58.

<sup>55</sup> Hom., Iliada IX 353-54.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Como hemos indicado en el apartado *Pasajes divergentes de la edición de Hense*, tomamos este pasaje (desde la exclamación «¡Por Zeus!» hasta este punto) del Papiro Rendel Harris I, dado a conocer en 1936 por J. E. POWELL. Para más información sobre el texto que nos ofrece este papiro, véase C. Lutz, op. cit., pág. 6, nota 12 y la bibliografía alli recogida.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> La consideración del aborto o la exposición de niños como un crimen es una idea que no se generaliza antes del cristianismo, de ahí que los editores hayan preferido secluir el pasaje.

<sup>58</sup> Pasaje muy corrompido; Hense en el aparato crítico afirma que nadie ha conseguido colmar el sentido y, aunque con poca convicción, sugiere: «Y

¿Qué bien compararía uno, en punto a seguridad, con la benevolencia de un hermano? ¿Qué compañero de bienes mejor dispuesto podría uno tener que un hermano moderado 5 de carácter? ¿Qué presencia desearía uno más en las desgracias que la de un hermano así?

Yo considero que el más digno de envidia es el que vive entre un montón de hermanos en concordia. Y creo que el más amado de los dioses es ese hombre que tiene en casa sus bienes. Por eso creo también que es preciso que cada uno de nosotros intente dejar a sus hijos mejor que dinero, hermanos, en la idea de que les dejará mejores recursos para los bienes.

#### XVI

15

#### DEL

# SI HAY QUE OBEDECER EN TODO A LOS PADRES DE MUSONIO

Un joven que quería dedicarse a la filosofía, al cual su pase dre se lo impedía, le preguntó una vez más o menos en estos términos:

- —Musonio, ¿acaso hay que obedecer siempre a los padres o algunas veces hay que desoírles?
- —Obedecer cada uno al propio padre y a la madre —le s dijo Musonio— parece lo correcto y yo lo alabo. Ahora bien, veamos en qué consiste obedecer. O, mejor, entendamos primero en qué consiste desobedecer y quién es el desobediente y así luego veremos mejor en qué consiste obedecer.

Venga, si estando el hijo enfermo y no siendo el padre médico ni experto en las cosas relacionadas con la salud y la

nadie consideraría adecuado ni comparar al buch amigo con el hermano ni comparar la benevolencia de los compañeros iguales o semejantes con la de los hermanos».

enfermedad le recomendara algo como beneficioso, pero que, 10 en realidad, fuera dañino e inconveniente, y no le pasara desapercibido al enfermo este hecho, ¿acaso, si no hace lo que le mandan, desobedece y es desobediente? Parece que no. Y si estando enfermo el propio padre de alguien le pidiera vino o alimentos fuera de tiempo y su enfermedad fuera a empeorar si 15 los tomara y el hijo, sabiéndolo, no se los diera, ¿qué? ¿Está acaso desobedeciendo a su padre? No cabe afirmarlo. Y menos aún que en este caso, creo, diría alguien que es desobediente aquél que, teniendo un padre avaricioso, al mandarle aquél robar o defraudar en algo que le han dado en depósito, 83 no secunda el mandato. ¿O no crees tú que hay algunos padres que mandan cosas así a sus hijos? Yo conozco a uno tan malvado que tenía un hijo muy hermoso y vendió su hermosura. Si aquel joven vendido, enviado por su padre al oprobio, se s hubiera opuesto y no hubiera ido, ¿diríamos acaso que aquel muchacho era desobediente o que era sensato? ¿O ni siquiera vale la pena preguntarlo? Y es que el desobedecer y el desobediente son motivo de insulto y de reproche, pero no hacer 10 lo que no hay que hacer no es un motivo de reproche, sino de alabanza. De modo que si alguien no secunda el mandato de un padre, de un gobernante o, incluso, ¡por Zeus!, de un amo que ordenan cosas malas, injustas o vergonzosas, de ninguna manera está desobedeciendo, igual que tampoco está obrando injustamente ni cometiendo verro alguno, sino que sólo des- 15 obedece aquél que no tiene en cuenta o desoye lo que se le manda bien y adecuada y convenientemente. Así es el desobediente.

El obediente se comporta al contrario que éste y es su opuesto; y sería el que presta oído y sigue de grado a quien le exhorta a lo conveniente: ése es el obediente. De ahí que uno 20 obedezca a sus padres cuando lleva a cabo voluntariamente las 84 cosas buenas a que ellos le exhortan. Y yo afirmo que está

obedeciendo a sus padres el que, incluso sin que le exhorten, hace lo que ha de hacer y lo que le conviene. Y comprueba ahora que lo digo con razón.

El que hace lo que quiere su padre y sigue el designio de su padre está obedeciendo a su padre, creo. El que hace lo que debe y lo que es mejor está siguiendo el designio de su padre. ¿Que en qué sentido? En que todos los padres tienen, sin duda, buenas intenciones para con sus hijos y, al tener buenas intenciones para con ellos, quieren que hagan lo que han de hacer y lo que les conviene. Así que el que hace lo adecuado y lo conveniente está haciendo lo que quieren sus padres. De modo que aunque sus padres no le manden de palabra hacerlo, al hasus cerlo está obedeciendo a sus padres. Quien quiera obedecer a sus padres en cada cosa de las que hace conviene que mire sólo esto: si lo que va a hacer es bueno y conveniente y nada más. Porque si fuera así al punto podríamos decir que el que obra así está obedeciendo a sus padres.

Así que, muchacho, no temas que vayas a desobedecer a tu padre si te apartas de hacer, cuando tu padre te lo manda, lo que no es adecuado hacer o de no hacer lo que conviene cuando él te lo prohibe. Y que tampoco te sea pretexto para obrar mal el que tu padre te mande hacer algo de lo que no es bueno o te prohiba algo de lo bueno. No tienes ninguna obligación de secundar lo que no ha sido mandado correctamente. Y me parece que eso tú mismo no lo ignoras. Y no soportarás a tu padre en asuntos musicales si él, sin ser entendido en música, te manda que toques la lira fuera de tono, o si, sin saber de letras, te manda a ti, que sí sabes, que escribas y leas no como aprendiste, sino de otro modo. Y si tu sabes llevar el timón y él no es piloto y te manda que lleves el timón de modo inadecuado tampoco le harás caso.

Entonces, ¿qué? Así son las cosas. Si tu padre te impide 15 dedicarte a la filosofía, él, que es ignorante, a ti, que sabes y has escuchado qué es filosofía, ¿acaso has de prestarle atención o más bien reconvenirle porque no te aconseja bien? Esto segundo es lo que me parece a mí. Quizá alguien podría convencer a su propio padre, sirviéndose sólo de la palabra, de que tuviera la opinión adecuada respecto a la filosofía, si es 20 que su padre no está, de su natural, completamente endurecido. Pero si no obedeciera al razonamiento ní lo siguiera, al menos las obras del hijo lo atraerán poco a poco, si el hijo se 86 dedica de verdad a la filosofía.

Pues, al filosofar, estará sumamente dispuesto a cuidar a su padre con todo cuidado, muy ordenado en su vida y docilísimo, sin ser en la convivencia nada amigo de disputas ni egois- s ta, ni tampoco precipitado, alborotador ni colérico. Además sabría contener su lengua, su vientre, sus ímpetus amorosos, sería perseverante frente a los males y los trabajos; muy capaz de imaginar lo bueno no aceptando sin examen lo que parece bueno. Por lo cual cederá a su padre gustosamente todo lo 10 agradable y aceptará él mismo antes que aquél lo trabajoso. ¿Quién no pediría a los dioses tener un hijo así? ¿Quién, teniéndolo, no le tendría cariño a un hijo gracias al cual es considerado envidiable y feliz por todos los sensatos?

Así pues, muchacho, si aunque seas como vas a ser y filo- 15 sofes con toda sinceridad no vas atrayendo a tu padre ni le vas convenciendo de que cambie de opinión y te permita hacer esto, considera lo siguiente: tu padre te impide filosofar; pero el padre común de todos los hombres y los dioses, Zeus, te lo 87 manda y te anima a ello. Y es mandato y ley suya que el hombre sea justo, bueno, bienhechor, sensato, magnánimo, que esté por encima de los trabajos, por encima de los placeres, limpio 5 de toda envidia y de toda perfidia. Para decirlo en resumen, la ley de Zeus manda que el hombre sea bueno. Y ser bueno es lo mismo que ser filósofo. Además, si con obedecer a tu padre vas a seguir al hombre, si filosofaras estarías siguiendo a Zeus,

10 y está claro que mejor es que filosofes que no. Pero, ¡por Zeus!, tu padre te apartará de ello y te mantendrá encerrado para que no filosofes. Tal vez haga eso, pero no te apartará de filosofar si tú no quieres, pues no filosofamos con la mano, con el pie ni con el resto del cuerpo, sino con el alma y, de ella, con una pequeña parte, a la que llamamos el discernimiento. 15 La divinidad lo asentó en lo más seguro, de manera que fuera invisible e inasible y autónomo y libre, fuera de toda constricción. Y tu padre no podrá impedirte usar del discernimiento 88 — sobre todo, si es bueno —, ni discernir lo que sea preciso ni que te deleites con lo bueno y que no te deleites con lo malo. Ni tampoco que unas cosas las elijas y otras las rechaces. Y al s hacer eso ya estarías filosofando y no necesitarás en absoluto ni envolverte en un manto viejo ni andar por ahí sin túnica ni dejarte crecer el pelo ni destacarte del común de la mayoría. Pues esas cosas también les están bien a los filósofos, pero el filosofar no reside en ellas, sino en ser sensato en lo que es 10 menester y en discernir.

#### XVII

# DEL CUÁL ES EL MEJOR VIÁTICO PARA LA VEJEZ DE MUSONIO

Otra vez, cuando un anciano le preguntó cuál sería el me-15 jor viático para la vejez, le respondió:

—El mismo que para la juventud, vivir según los principios y de acuerdo con la naturaleza. Te darías muy bien cuenta de lo que es si reflexionaras en que la naturaleza del hombre no está hecha para el placer. Tampoco el caballo, el perro ni el buey, que son mucho menos dignos de honra que el ser humano, están hechos para el placer. No se consideraría que el ca-5 ballo ha alcanzado su propio fin si no hace nada de lo adecuado para el caballo aunque coma y beba y se aparee sin restricción. Ni tampoco el perro porque disfrute, como el caballo, de todos los placeres, si no hace nada de aquello por lo que se considera buenos a los perros. Ni ningún otro ser vivo cual-10 quiera, privado de la tarea que le es adecuada y colmado de placeres. No se llamaría a eso en absoluto vivir conforme a naturaleza, sino a lo que mejor pone de relieve la virtud por medio de la cual uno obra conforme a su propia naturaleza.

Y es que la naturaleza de cada uno conduce a la virtud de 15 cada uno; de manera que es natural que el hombre viva según su naturaleza no cuando vive en el placer, sino cuando vive en la virtud. Entonces también vendría el alabarse justamente y el 90 estar orgulloso de sí mismo y lleno de esperanza y confiado, cosas de las cuales por fuerza han de seguirse la alegría y el júbilo cierto. El hombre no es sólo una imitación de la divinidad entre los seres terrenos, sino que también tiene unas virtu- 5 des próximas a las suyas. Porque ni siguiera entre los dioses podemos imaginar nada mejor que la prudencia y la justicia además de la templanza y la sensatez. Igual que la divinidad, por la presencia de estas virtudes es invencible para el placer, 10 invencible para la avaricia, superior al deseo, superior a la envidia y a los celos, magnánimo y benéfico y filántropo - pues así es como imaginamos a la divinidad—, así también hemos de considerar que el hombre, imitación suya, les es semejante cuando es conforme a su naturaleza y es digno de envidia 15 cuando es así. Al ser digno de envidia, al punto sería también feliz, pues no envidiamos a otros sino a los felices. Y, ciertamente, no es imposible llegar a ser un hombre así. No podemos captar estas virtudes a través de ningún otro medio sino de la propia naturaleza humana, al toparifos con algunos hombres 20 así, a los cuales llamaron divinos y semejantes a dioses. 91

Si alguien se hubiera ocupado al principio, siendo aún joven, de una correcta educación y hubiera, de una parte, aprendido suficientemente cuanto se contiene en las buenas enseñanzas y, de otra, hubiera practicado bastante lo practicas ble, ése viviría en su vejez conforme a la naturaleza sirviéndose de los rechazos que lleva en sí mismo y sobrellevaría sin tristeza la privación de los placeres de la juventud, a la par que se mantendría sin tristeza en su actual falta de vigor corporal, y no se enfadaría ni al ser despreciado por el prójimo ni al estar desatendido por los de la casa y los amigos, como quien cuenta en su mente con un buen remedio para todo eso: la educación que posee.

Y si alguien hubiera tenido una educación insuficiente, pero mostrara buena voluntad para lo mejor y fuera capaz de ha-15 cer caso a quienes le aconsejan bien, ése haría bien intentando oír las recomendaciones de quienes han hecho su tarea de saber qué cosas son perjudiciales y cuáles beneficiosas para los hombres y de qué manera se podría rehuir las unas y conseguir las otras y cómo se podría aceptar mansamente las que no son 20 males pero lo parecen cuando se le acerquen. Al oirles y hacerles caso —puesto que oirles sin hacerles caso es lo menos beneficioso de todo—, se pondría en buena disposición para la 92 vejez y, entre otras cosas, haría desaparecer el miedo a la muerte, que altera y oprime muchísimo a los ancianos, como si hubieran olvidado que a todos los mortales les corresponde la muerte. Eso, precisamente, es lo que hace muy desdichada la 5 vida de los ancianos, el miedo a la muerte. Así, sin duda, lo reconocía también el orador Isócrates<sup>59</sup>, pues dicen que aquél, en cierta ocasión que le preguntaron cómo vivía, contestó:

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Isócrates (436-338) fue uno de los oradores áticos más importantes. Aunque no participó directamente en política ni destacó como hombre de pensamiento, sus obras influyeron de manera destacada en la opinión pública de sus contemporáneos y en la formación de historiadores y oradores posteriores.

«Como es natural que viva quien ya ha cumplido los noventa, pensando que la muerte es el último de los males».

¿Cómo iba él a participar en absoluto de la educación o del 10 conocimiento de los auténticos bienes y males, él, que pensaba que era un mal lo que por fuerza ha de venir después de la más noble vida? Porque si la más noble vida es la del hombre bueno, también su término es la muerte.

Como decía yo, si alguien consiguiera en la vejez aceptar 15 la muerte sin miedo y con valentía, habría conseguido no poco en relación con el vivir libre de penas y acorde con la naturaleza. Y eso lo conseguiría conviviendo con los que no sólo de 93 nombre, sino de verdad son filósofos, si es que está dispuesto a obedecerles.

Así que afirmo que ése es el mejor viático de la vejez, lo que mencioné al comenzar el discurso, el vivir conforme a naturaleza haciendo y pensando lo que es menester. Pues un anciano así sería el de más alegre corazón y el más digno de s alabanza y con ese viático viviría feliz y honorablemente.

Y si alguien cree que el mayor consuelo para los ancianos y lo que les proporciona una vida libre de tristeza es la riqueza, cree mal. Pues ésta puede proporcionar a los hombres los pla- 10 ceres que proceden de la comida y la bebida y los amorosos y otros semejantes, pero la riqueza de ningún modo podría proporcionar a quien la posee ni alegría de corazón ni ausencia de tristeza y como testigo están muchos ricos tristes, desanimados y que se consideran desdichados. Así que la riqueza no sería tampoco un buen socorro de la vejez.

#### XVIIIa

94

# DEL SOBRE EL ALIMENTO DE MUSONIO

Acostumbraba a decir muchas veces y con mucha firmeza sobre el alimento que era asunto no pequeño y que importaba s no poco. Consideraba que la continencia en la comida y la bebida era principio y fundamento del ser sensato.

Una vez, en cierta ocasión, dejando de lado los temas que con frecuencia exponía dijo algo así:

Oue igual que era necesario que el hombre prefiriera la 10 comida sencilla a la suntuosa y la accesible a la inaccesible, así también había de preferir la que nos es afín a la que no. Y que 95 nos era afin la que procede de lo que nace de la tierra, la del tipo de los cereales y la que, sin ser cereales, puede alimentar adecuadamente al hombre; y también la que procede de los animales no sacrificados, sino que son útiles de otra manera 60; que, de estos alimentos, los más convenientes son los que pue-5 den consumirse en el mismo momento, sin fuego, puesto que son también los plenamente disponibles. A este tipo pertenecen las frutas de temporada y algunas verduras y la leche y el queso y la miel. Y de los del tipo de los cereales o las verduras tampoco son inconvenientes cuantos necesitan fuego, sino que también son afines al hombre. Y mostró que la alimentación 10 basada en la carne es la más semejante a la de las fieras y la más propia de animales salvajes. Dijo también que ésta era más pesada y un estorbo para el discernimiento y el pensamiento, pues al ser más turbias sus exhalaciones, ensombrece

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Es decir, aquellos alimentos para cuya consecución no es preciso sacrificar a los animales que los producen: la leche, los huevos, la miel, etc.

el alma; junto a eso estaba, además, que los que habían usado mucho de esa alimentación parecían más lentos de pensamien- 15 to.

Dijo también que igual que el hombre era, de los seres de 96 la tierra, el más emparentado con los dioses, así también era preciso que se alimentara de la manera más semejante a la de los dioses. Por tanto, puesto que a aquéllos les bastaban los vapores que exhalan la tierra y el agua, a nosotros nos convenía una alimentación lo más semejante posible a ésa, es decir, la 5 más ligera y la más pura. Así también nuestra alma sería pura y enjuta y, siendo así, sería la mejor y la más sabia, como opina Heráclito cuando dice así:

Brillante y enjuta, el alma es la más sabia y la mejor<sup>61</sup>

Pero en realidad — dijo — nos alimentamos mucho peor 10 que las bestias irracionales, pues ellas, si se lanzan a la comida empujadas por el ansia como por un látigo, rechazan, sin embargo, las maldades y los artificios con la comida, conformándose con lo que les sale al encuentro y en busca sólo de la sa-97 ciedad y nada más. Pero nosotros tramamos artificios y mecanismos variados para suavizar el sabor de los alimentos y deleitar más el gaznate.

Hemos llegado a tal punto de glotonería y gula que algu- 5 nos han compuesto tratados de cocina, como los de música y medicina, que acrecientan y mucho el placer del gañote, pero corrompen la salud. Mucho peor de ver es el estado corporal 10 de los que se han dado a la molicie en lo que respecta a los alimentos, de los cuales algunos casi parecen mujeres embarazadas. Y a aquéllos, como a éstas, les desagradan los manjares más corrientes y tienen el estómago echado a perder. Por lo 15 cual, igual que el hierro que no se usa necesita constantemente

<sup>61</sup> Heráclito, fragm. 118 D.-K. = 109 García Calvo.

ser afilado, así también los estómagos de aquéllos necesitan ser afilados 62 constantemente al comer, bien sea por el vino puro, o por el vinagre o por algún manjar de sabor acre. No era así el laconio aquél, que al ver a uno que tenía junto a sí un 98 pollito de los más gordos y hermosos y que por molicie despreciaba comérselo y repetía que no podía, le contestó: «Pues yo, hasta con un ave de presa puedo y con un buitre» 63.

Zenón de Citio no creía que fuera menester ofrecerse un alimento más delicado ni siquiera cuando uno estaba enfermo, sino que cuando el médico que le cuidaba le mandó que comiera pollos de paloma, no lo soportó y le dijo: «Trátame como a Manes» <sup>64</sup>. Y es que pensaba, creo, que no había que ser en el tratamiento más blando con él que con cualquier esclavo que estuviera enfermo. Y si aquéllos pueden ser atendidos sin tomar una alimentación más suntuosa, podemos también nosotros. Es preciso, por tanto, que el hombre bueno no sea de ninguna manera más blando que ningún esclavo. Por eso precisamente Zenón opinaba, razonablemente, que había que precaverse del lujo y no ceder a él ni siquiera un poco, puesto que el que cede una sola vez iría avanzando cada vez más, al ir aumentando el placer en las bebidas y comidas.

Me pareció entonces que expresaba ideas más innovadoras sobre la alimentación de lo que acostumbraba a decir corrientemente.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Juego de palabras intraducible entre stóma «boca», stomáchos «estómago», de un lado, y stomóō «afilar» y stómōsis «acción de afilar», de otro.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> La anécdota es conocida gracias a Bión, que la trae a colación no tanto por alabar la frugalidad de los laconios como por ridiculizar su trato poco urbano.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Zenón de Citio (335-263 a. C.) fue el fundador de la Estoa. De esta anécdota, cuya versión más completa es la que aquí nos ofrece Musonio, se hace eco también Epictero, *Disertaciones* III 26, 37.

#### XVIIIb

# DEL SOBRE EL ALIMENTO DE MUSONIO

Dijo: «Nadie negará que lo más vergonzoso es la glotonería y la gula, mas he visto a muy pocos que miren cómo escapar a ellas y, sin embargo, veo que la mayoría desean los manjares que no tienen cerca y que son incapaces de apartarse de los que tienen a mano y que los comen, cuando los comen, sin medida, hasta el punto de que los comen para daño del cuerpo.

Sin embargo, ¿qué es la glotonería sino la falta de mode-10 ración en cuanto al alimento, por la cual los hombres prefieren, en la comida, lo agradable a lo beneficioso? Y la gula no es otra cosa sino desmesura en el uso de la comida. Siendo la desmesura un mal en todo, muestra aquí en el mayor grado su 100 naturaleza, al proporcionar a los que padecen la gula una voracidad que los hace semejantes a cerdos o a perros en vez de hombres e incapaces de mantener la compostura ni en las manos, ni en los ojos, ni en el gaznate. Hasta ese punto los pone 5 fuera de sí el deseo de placer en la comida. Es bien sabido que es lo más vergonzoso el estar para con el alimento en esa disposición, que nos hace más semejantes a animales sin seso que a hombres sensatos.

Siendo esto lo más vergonzoso, lo más hermoso sería lo contrario, comer formal y ordenadamente, y que sea aquí don- 10 de primero se muestre la sensatez no por ser fácil, sino por requerir mucha atención y práctica [y ser en todo idéntico al ser sensato]. ¿Que por qué esto? Porque, habiendo muchos placeres, los que convencen al hombre de que yerre y se entregue a

99

15 ellos le fuerzan a ir contra lo conveniente y se corre el riesgo de que, de todos, el más difícil de vencer sea el placer relativo al alimento.

Y es que con los otros placeres tratamos más raramente, y podemos estar apartados de ellos durante meses y años enteros, pero es fuerza que nos sintamos tentados por éste todos los 101 20 días y, la mayor parte de las veces, dos veces al día, porque no es posible que el hombre viva de otra manera. De modo que cuantas más veces somos tentados por el placer de la comida, tanto más numerosos son los peligros en ello, ya que cada vez que nos presentan alimento no es uno el riesgo de yerro, sino s múltiples. Porque yerra el que come más de lo que debe y otro tanto el que come demasiado aprisa y el que se mancha de comida más de lo necesario y el que prefiere los alimentos más placenteros a los más sanos y el que no reparte porciones 10 iguales a los comensales. Cabe aún otro yerro en lo relativo al alimento, cuando comemos fuera de hora y, siendo necesario que hiciéramos alguna otra cosa, la dejamos y nos ponemos a comer. Siendo todas esas cosas otros tantos yerros en lo relativo al alimento, es preciso que nos limpiemos de ellos y que el que pretende alcanzar la sensatez no esté sometido a ninguno.

Uno podría limpiarse de ellos y ser infalible practicando y ejercitándose en elegir la comida no por lo que agrade, sino por lo que alimente, no porque suavice la digestión, sino porque dé vigor al cuerpo, ya que la digestión es el camino del 20 alimento, no un medio para el placer y el vientre tiene la misma finalidad que tiene la raíz para cualquier planta. Igual que en ese caso la raiz alimenta a la planta tomando el alimento del exterior, igual alimenta al ser vivo el vientre a partir de las comidas y bebidas que se le ofrecen. E igual que les ocurre a aquéllas, que se alimentan para sobrevivir y no por placer, s igual para nosotros, [para el hombre] es el alimento un medio

también de vida<sup>65</sup>, \*\*\* Por eso, lo adecuado es que comamos para vivir, no para deleitarnos, al menos, si es que queremos alinearnos con la mejor opinión, que era la de Sócrates, que 10 decía que la mayoría de los hombres vivían para comer, pero que él comía para vivir. No estaría bien que alguien, pretendiendo ser humano, considerara adecuado ser semejante a la mayoría y vivir para comer, como aquéllos, al tiempo que en todo momento anda a la caza de placer en el alimento.

A partir de ello, uno caería perfectamente en la cuenta de 103 que la divinidad, que hizo al hombre para que se conservara, no para que se deleitara, le proporcionó también el alimento y la bebida. En efecto, el alimento, cuando cumple su función, no deleita al hombre durante su digestión y transporte, sino s que entonces, gracias a él, nos alimentamos y tomamos vigor, pero no nos deleitamos con placer alguno, a pesar de ser más tiempo que el rato en que comíamos. Hubiera sido preciso, si la divinidad nos hubiera proporcionado el alimento con el placer como fin, que recibiéramos placer de éste durante el tiem- 10 po más largo, y no durante aquél, más corto, en que lo tragamos. Sin embargo, por ese tiempo brevísimo en que nos deleitamos, se preparan miles de alimentos, se navega el mar hasta sus confines, los cocineros están mucho más ocupados 104 que los campesinos, algunos ofrecen cenas gastando el precio que valdrían los campos, y eso sin que los cuerpos reciban beneficio alguno de la suntuosidad de los manjares.

Muy al contrario, los que se sirven de los alimentos más s baratos son los más fuertes: los siervos en comparación con los amos y los pueblerinos en comparación con los habitantes de las ciudades y los pobres en comparación con los ricos; los

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> Aunque mantiene el texto transmitido por los manuscritos, supone aquí Hense una laguna que ya había sido detectada por otros estudiosos y que probablemente debamos colmar con las palabras <no de placer>.

verías la mayor parte de las veces que son más vigorosos y más capaces de esforzarse, que se fatigan menos en los traba10 jos, que enferman más raramente, que soportan con más facilidad la helada, el calor, el insomnio, toda esa clase de cosas.

Así es que aunque el alimento suntuoso y el sencillo dieran vigor al cuerpo en la misma medida, ha de elegirse en todo caso
el sencillo, por ser éste más propio de sensatos y convenir más
15 al hombre bueno, igual que es más adecuado para los hombres
105 decentes el alimento más accesible que el más inaccesible y el
que no requiere esfuerzos que el que los requiere y el que ya
está dispuesto para ser comido que el que aún no está dispuesto.

Resumiendo: por decir todo sobre el alimento, afirmo que se preciso hacer de la salud y la fuerza su objetivo, porque sólo con esos fines se ha de comer, lo cual no necesita de ninguna suntuosidad. Y que al comer hay que preocuparse del orden y el comedimiento adecuados y de destacarnos en la mayor medida por no mancharnos y por comer sin premura.

#### XIX

10

# DEL SOBRE EL ABRIGO DE MUSONIO

Eso dijo sobre el alimento. Pero también consideraba adecuado buscar para el cuerpo un abrigo razonable, no suntuoso 106 ni excesivo. Enseguida dijo que había que usar el vestido y el calzado de la misma manera que una armadura, para salvaguarda del cuerpo, no para su exhibición. Igual que las armas más hermosas son las más fuertes y las más capaces de salvar a quien las usa, no las más vistosas y brillantes, así el vestido y el calzado más útiles para el cuerpo son los más resistentes y

no los que pueden atraer las miradas de los insensatos. Es preciso que el abrigo muestre al abrigado mejor y más fuerte de lo 10 que es, y no más débil y peor. Algunos, buscando por medio de los vestidos la lisura y la blandura de la carne, hacen peores los cuerpos, en tanto que efectivamente el cuerpo entregado a la molicie y blando es mucho peor que el duro y esforzado. Sólo los que mediante el vestido se hacen vigorosos y resisten- 15 tes benefician a lo abrigado. Por eso de ninguna manera está bien ni abrigar el cuerpo con muchos vestidos, ni colgarse cintas, ni ablandar las manos y los pies con envolturas de fieltro o de tejidos — al menos, los que no estén enfermos —. Y 107 tampoco está bien no gustar del frío y el calor, sino que hay que pasar un frío comedido en invierno y exponerse al sol en verano y vivir en casa<sup>66</sup> lo menos posible. Y ha de preferirse usar una sola túnica a necesitar dos y mejor que usar una, no s necesitar ninguna, sino sólo el manto. Y mejor: quien sea capaz, ir descalzo que calzado, pues cabe que el ir calzado esté próximo al ir atado<sup>67</sup> y que el ir descalzo ofrezca a los pies una gran libertad de movimientos y agilidad cuando estén ejercita- 10 dos. De ahí que podamos ver a los recaderos por las calles sin usar calzado y, entre los atletas, a los corredores, que no podrían mantener la velocidad si hubieran de correr con calzado. 15

Puesto que las casas las construimos también con el fin de conseguir abrigo, afirmo que también éstas han de construirse mirando la necesidad del uso, como resguardar de la helada, resguardar del calor excesivo, y que quienes lo necesiten tengan una protección frente al frío y los vientos. En general, lo 108

Musonio emplea aquí el término skiatropheisthai, literalmente «criarse o vivir a la sombra», es decir, en la casa; siendo en la Antigüedad la vida recogida propia de las mujeres, el término toma también el significado de «llevar una vida muelle o afeminada».

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Juego de palabras dificilmente traducible entre dedésthai, «ir atado» y hypodedésthai, «ir calzado».

que nos proporcionaría una cueva natural que fuera una guarida adecuada para el hombre es lo que ha de proporcionarnos la casa, con espacio de sobra como para tener un almacén con-5 veniente para el alimento humano. ¿Por qué los patios con peristilo? ¿Por qué las paredes con pinturas? ¿Por qué los techos recubiertos de oro? ¿Por qué las piedras suntuosas, unas aplicadas al suelo, otras colocadas en los muros, algunas [piedras], 10 incluso, traídas de muy lejos y con muchos gastos? 68 ¿No son todas esas cosas, sin las cuales es posible vivir y gozar de salud, excesivas e innecesarias, y dan, además, muchos problemas y cuestan mucho dinero con el cual se podría beneficiar a muchos hombres, tanto pública como privadamente? ¡Y cuán-109 to más glorioso el beneficiar a muchos que el vivir suntuosamente! ¡Cuánto más honesto gastar en los hombres que en maderas y piedras! ¡Cuánto más útil conseguir muchos amigos, como le ocurre al benefactor de buena voluntad, que rodearse de una gran casa! ¿Qué pago podría uno obtener del 5 tamaño o la belleza de una casa como el de favorecer de su peculio a la ciudad y a los ciudadanos?

#### XX

# DEL SOBRE EL MOBILIARIO DE MUSONIO

Acorde y emparentado con la suntuosidad de la casa parece estar lo relativo al mobiliario de la casa, los lechos y las me-110 sas y las mantas y la vajilla y esas cosas que superan completamente lo requerido por el uso y van más allá de lo necesario: lechos de marfil y de plata o, ¡por Zeus!, de oro; mesas de materiales semejantes; mantas teñidas de púrpura o de otros

10

<sup>68</sup> Cf. Tibulo III 3, 13.

colores difíciles de conseguir; vajillas hechas de oro y plata y s otras de piedra o semejantes a piedra que rivalizan en suntuosidad con las de plata y oro. Y todo esto se obtiene con esfuerzo, cuando un catre nos proporciona una cama en nada peor que el lecho de plata o de marfil, y una piel de animal es más 10 que bastante para taparse hasta el punto de no necesitar de tejidos púrpura o escarlata, y cuando nos es posible comer sin daño de una mesa de madera sin necesidad de desear de ningún modo la de plata; teniendo a mano, ¡por Zeus!, beber en vasos de barro, que son capaces de apagar la sed igual que los de oro 111 y que no estropean el vino que se vierte en ellos, sino que incluso le da un aroma más agradable que el de los vasos de oro y de plata.

En general, la bondad y maldad del mobiliario se podría juzgar rectamente a partir de estas tres cosas: la obtención, el s uso y la conservación. Cuanto es dificil de conseguir o no es conveniente usar o no es fácil de guardar, es peor. Lo que conseguimos sin dificultad y alabamos por su uso <sencillo> y guardamos fácilmente, es mejor. Por eso los objetos de barro y 10 de hierro y todos los semejantes son mucho mejores que los de plata y los de oro, porque su consecución es más cómoda, en cuanto que son más baratos, tienen más uso, puesto que incluso podemos ponerlos fácilmente al fuego, mientras que aquéllos no, y su guarda es menor, pues las cosas baratas sufren 15 menos asechanzas que las caras. Y siendo la limpieza una parte de la guarda, la de las cosas caras es mayor. Igual que es preferible el caballo comprado por poco precio y que ofrece 112 muchas utilidades al que da poco servicio y comprado por mucho, por lo mismo, también el mobiliario más barato y más útil es mejor que el contrario. ¿Por qué entonces se persiguen las cosas raras y suntuosas antes que las corrientes y baratas? Porque los insensatos desconocen lo hermoso y bueno y se s afanan por lo que lo parece en vez de por lo que lo es. Igual

que los locos creen muchas veces que lo negro es blanco, porque la insensatez es lo más próximo a la locura.

Hallaríamos a los mejores legisladores y, entre los más antiguos, a Licurgo, que eliminó el lujo de Esparta e introdujo a cambio la sencillez y prefirió, con miras al valor, la frugalidad al exceso en el modo de vida y rechazó la molicie por impura 15 y valoró la laboriosidad como un afán salvador. Pruebas de esto, la perseverancia de los efebos de allí, acostumbrados a soportar el hambre y la sed y, junto con ello, la helada y, ade113 más, golpes y otros trabajos 69. <En tan> venerables costumbres criados, los antiguos lacedemonios fueron y se les consideró los mejores de entre los griegos, y tenían por más envidiable su propia pobreza que la riqueza del rey 70.

Yo, personalmente, aceptaría mejor caer en la enfermedad que no en la molicie, pues el estar enfermo sólo perjudica al cuerpo, mientras que estar en la molicie perjudica a los dos, al alma y al cuerpo; al cuerpo, haciendo nacer en él la debilidad y la falta de fuerza; al alma, la incontinencia y la cobardía.

Y, además, la molicie engendra la injusticia, igual que la avaricia. No es posible que uno que vive en la molicie no sea amante del lujo; ni que, siendo amante del lujo, quiera gastar poco; ni que, queriendo gastar mucho, no intente también procurarse mucho; ni, a la vez, que, intentando procurarse mucho, 15 deje de ser avaricioso y de obrar injustamente, porque nadie se procuraría mucho por medios justos. En cualquier caso, el que vive en la molicie sería injusto también en otro sentido: los trabajos que le correspondieran en pro de su ciudad, sería remiso a emprenderlos o ya no viviría en la molicie, y no sopor-

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Siguiendo a Gesner, Hense ve en este punto (detrás de «trabajos») una laguna en el texto. La colmamos de acuerdo con la propuesta de IACOBS que aparece entre corchetes angulares.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Se refiere al rey de los persas.

parientes, pues no se lo permitiría la molicie. Y hay veces que el que desea ser justo ante los dioses ha de esforzarse por causa de los dioses en cumplir los sacrificios o los misterios o algún otro servicio a los dioses, y el que vive en la molicie se queda- s rá corto también en eso. Por lo cual sería, en cualquier caso, injusto para con la ciudad, para con los amigos y para con los dioses, al no hacer lo que tiene que hacer.

De modo que, por ser causa de la injusticia, hay que rehuir por todos los medios la molicie.

#### XXI

#### DEL SOBRE EL CORTARSE EL PELO

10

Decía que era necesario que el hombre atendiera su cabeza con un corte de pelo igual que atendemos la viña con una poda, simplemente por quitarle lo inútil<sup>71</sup>, <pues ni a la viña se le han dado en vano las hojas> ni a las mejillas la barba, sino que ésta viene a ser una cierta protección que nos ha proporciona-15 do la naturaleza. Decía también que la barba es un símbolo del varón como lo es del gallo la cresta y del león la melena <sup>72</sup>. Por lo cual — decía—, del pelo había que quitar lo que molestaba, pero de la barba, nada. Pues no molestaba en absoluto mien-115 tras el cuerpo estuviera sano o no padeciera una enfermedad tal que por causa de ella hubiera que eliminar los pelos de la barba. Decía que bien dicho estaba lo de Zenón, lo de que hay que cortarse el pelo por la misma razón que hay que tenerlo,

<sup>71</sup> Hense piensa que puede haber una laguna a partir de este punto, laguna que colmamos con lo que figura entre paréntesis angulares, siguiendo una conjetura de Мемеке.

<sup>72</sup> Cf. Epictero, Disertaciones I 16, 13.

s porque es conforme a naturaleza, para que a uno no le sea el pelo ni una pesadez ni una molestia para ninguna actividad.

La naturaleza parece que preserva más la carencia y menos el exceso en el caso de las plantas y en el de los animales, porque es mucho más fácil y sencilla la operación de quitar lo que sobra que la de añadir lo que falta. La capacidad humana de razonamiento ha de ayudar en cada caso a la naturaleza de modo que colme las carencias de ésta en la medida en que sea posible colmarlas y en la que sea posible disminuir los excesos, eliminarlos.

Por lo cual resulta que hay que cortar el pelo sólo con el fin de eliminar el exceso y no por adorno, como creen que ha 116 de ser algunos que van con las mejillas alisadas e imitando a los imberbes o, ¡por Zeus!, a los que les empieza a salir la barba, y la cabeza con el pelo cortado distinto por delante que por detrás. Y esto, que parece tener un orden, conlleva un gran desorden y no difiere en nada de los embellecimientos de las 5 mujeres. Ellas, una parte de los cabellos los trenzan, otra la dejan suelta, otra la disponen de algún otro modo para parecer más hermosas; los hombres que se cortan el pelo de esta manera — evidentemente por deseo de parecer hermosos a aqué-10 llos a los que desean agradar- unos pelos los eliminan completamente y otros los colocan del modo que resulta más atractivo a la vista de las mujeres o de los muchachos por quienes necesitan ser alabados. Y algunos se cortan el pelo porque les parece una pesadez y se alisan las mejillas (éstos 15 últimos, seguramente, deshechos por la molicie y completamente debilitados, ya que soportan que se les vea que son andróginos y femeniles, cosa que habrían de rehuir completamente si de verdad fueran hombres).

¿Por qué van a ser los pelos una pesadez para los hombres? A menos, ¡por Zeus!, que alguien venga a decir que también 20 para los pájaros son una pesadez las alas.

# ÍNDICE DE NOMBRES

Admeto, XIV 74, 15.
Afrodita, XIV 75, 10, 14.
Áglao de Psófide, XI 59, 15.
Alcestis, XIV 75, 4.
Amazonas, IV 15, 17.
Aristides el Justo, IX 47, 7.
Aristófanes, X 54, 13.
Artajerjes, IX 47, 12.
Atenas, IX 47, 6; 49, 4; XIV 71, 4.
ateniense, IX 49, 6.

Ciro, IX 47, 11.
Citio, Véase Zenón (de Citio).
Cleantes, I 4, 6, 12.
Clearco, IX 47, 11.
corintio, IX 49, 7.
Corinto, IX 49, 5.
Crates, XIV 70, 14; 71 1.

Demóstenes, X 53, 6. Diógenes, IX 43, 16; 49, 4, 6, 7. Dionisio, IX 46, 11.

efesios, IX 47, 8.

Éfeso, IX 47, 7.
Erifila, IV 14, 12.
Eros, XIV 75, 9, 12.
Esparta, XXI 112, 12.
Espartiático, IX 44, 5.
Eurípides, IX 42, 11; 45, 7; 48, 1, 9; 49, 2.

feacios, IX 46, 6. Foción el Bueno, X 55, 2, 6.

Grecia, IX 43, 18. griegos, XX 113, 3.

Hera, XIV 75, 8, 9, 14. Heráclito, IX 47, 8; XVIIIa 96, 8. Hermodoro, IX 47, 7. Hesíodo, XI 58, 10. Homero, I 4, 14; III 10, 9; IX 46, 3.

Jeníades, IX 49, 8.

lacedemonio, IX 44, 6; 47, 11; X 52, 11; XX 113, 2.

laconio, I 4, 6; XVIIIa 97, 19. Lámpsaco, IX 46, 11. Licio, V 19, 15 e Introducción, n. 7. Licurgo, XX 112, 11. Lucio, Véase Licio.

Magnesia, IX 46, 10. Manes, XVIIIa 98, 7. Misón de Quene, XI 59, 15. Miunte, IX 46, 10. Musonio, I 1, 7; III 10, 16; V 20, 3, 12; 21, 2; VIII 40, 10, 14; XIV 70 3; XVI 82, 1, 3.

persas, IX 46, 9. Pitágoras, XIV 70, 13. Polinices, IX 48, 3. Psófide, Véase Áglao de Psófide.

Quene, Véase Misón de Quene.

romanos, VIII 32, 6.

Sicilia, 1X 46, 15.

Sínope, IX 47, 10. Siria, VIII 32, 5. Sócrates, III 10, 8; VIII 40, 7; IX 42, 2; X 54, 12; XIV 70, 14; XVIIIb 102, 10.

Temístocles, IX 46, 7. Teognis, XI 62, 1.

Ulises, IX 46, 3.

Yocasta, IX 48, 3.

Zenón (de Citio), XVIIIa 98, 4, 13; XXI 115, 5.

Zeus, I 5, 14; III 11, 16; 12, 5; IV 15, 12; 18, 17; VIII 37, 4; 38, 15; 39, 18; IX 42, 9; 48, 18; 49, 15; 51, 12; X 53, 4; XII 64, 12; 65, 2, 5; XIIIa 68, 14; XV 77, 11; 78, 7, 9, 10, 11; 79, 13; XVI 83, 12; 87, 1, 7, 10, 11; XXI 116, 1, 19.



# XXII 73 DE MUSONIO

No cabe vivir correctamente el día actual sin planteárselo como el último [vivirlo].

### XXIII 74 DE MUSONIO

¿Por qué acusamos a los tiranos, siendo, con mucho, peo- 5 res que ellos? Tenemos impulsos iguales a los de ellos en destinos diferentes.

# XXIV<sup>75</sup> DE MUSONIO

Si lo agradable ha de medirse por el placer, nada más placentero que la sensatez; y si lo rechazable ha de medirse por el 120 trabajo, nada más trabajoso que la inmoderación.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Estob., *Eclog.* III 1, 48.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Estob., *Eclog.* III 2, 31.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Estob., Eclog. III 5, 37.

# XXV<sup>76</sup> DE MUSONIO

Musonio decía que el colmo de la desvergüenza era recors dar la debilidad del cuerpo en el momento de perseverar en los trabajos y olvidarla en el de seguir con los placeres.

# XXVI<sup>77</sup> DE MUSONIO

No resistirse a decir lo inconveniente es el origen de no resistirse a hacer lo inconveniente.

# XXVII 78 DE MUSONIO

Si prefieres atenerte sobre todo a lo que conviene, no te 121 enfades por las circunstancias, pensando cuántas cosas te han ocurrido ya en la vida no como tú querías, sino como convenía.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Esтов., *Eclog.* III 6, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Еsтов., *Eclog.* III 6, 22.

El contenido del fragmento queda próximo a la idea, expresada por Cleantes, de que los malos pensamientos son peores que las malas acciones, igual que el tumor que se abre es menos peligroso que el que no.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Esтов., *Eclog.* III 7, 22.

# XXVIII<sup>79</sup> DE MUSONIO

Toma, mientras te es lícito, el morir bien, no sea que un 5 poco después tengas a mano el morir, pero lo de «bien» no esté a tu disposición.

### XXIX<sup>80</sup> DEL MISMO

No cabe morir por deber a quien vive para el bien de muchos, a menos que muera por el bien de muchos más.

### XXX<sup>81</sup> DE MUSONIO

Serás merecedor del respeto de todos si empiezas lo primero por respetarte a ti mismo.

# XXXI 82 DE MUSONIO

122

No viven mucho tiempo quienes, para justificar sus acciones, se ejercitan en decir a sus subordinados no «porque debo», sino «porque puedo».

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Еsтов., *Eclog.* III 7, 23.

<sup>80</sup> Eston., Eclog. III 7, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Еsтов., *Eclog.* III 31, 6.

<sup>§2</sup> Estob., Florilegio 48, 14.

### XXXII<sup>83</sup> DEL MISMO

No pretendas indicar sus deberes a quienes te perdonan que no cumplas con los tuyos.

# XXXIII 84 DEL MISMO

Hay que intentar que los subordinados le vean a uno mejor como persona admirable que como temible, pues a lo primero le acompaña la venerabilidad, a lo otro la crueldad.

# XXXIV<sup>85</sup> DE MUSONIO

Declaramos que la mayor pobreza son los tesoros de Creso y Cíniras 86, y sólo de uno creeremos que es rico [o sabio], del que es capaz de conseguir en toda ocasión no necesitar nada.

<sup>83</sup> Eston., Flor. 48, 15.

<sup>84</sup> ESTOB., Flor. 48, 16.

<sup>85</sup> ESTOB., Flor. 44, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Rey de Chipre de procedencia oriental a quien se atribuye no sólo el descubrimiento de las minas de cobre en la isla, sino también la invención del trabajo del bronce y la introducción del culto a Afrodita. La diosa le honró con enormes riquezas y una larguísima vida.

# XXXV<sup>87</sup> DE MUSONIO

Todos estamos destinados a morir; la felicidad consiste en 5 morir no tarde, sino con nobleza.

#### XXXVI88

Y entre las cosas hermosas que recordamos de Musonio hay una, Sila: lo de que los que pretenden salvarse han de vivir 124 siempre curándose. No que sea preciso, creo, que, como el eléboro 89, al curar extraiga la razón con la enfermedad, sino que, permaneciendo 90 en el alma, contenga las crisis 91 y las vigile. Pues su poder 92 no parece que resida en las medicinas, sino en los alimentos saludables, haciendo aparecer, junto con 5 la salud, un estado benéfico en quienes se acostumbran a ello. Las exhortaciones y advertencias frente a los padecimientos cuando es el tiempo de ellos y son inminentes, se aplican en vano, apenas hacen efecto, y en nada difieren de los olores

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Еsтов., Flor, 118, 26,

<sup>88</sup> PLUTARCO De cohib. ira 453D. Pone estas palabras en boca de C. Minicio Fundano, admirador de Musonio.

<sup>89</sup> De uso en farmacia como diurético, emenagogo y, en general, como facilitador de las secreciones, aun cuando ciertas variedades son venenosas, el eléboro gozó en la antigüedad de gran reputación como remedio de la locura, aunque parece que aquí Musonio le atribuye virtudes opuestas.

<sup>90</sup> Hense incluye aquí una corrección propuesta por ELTER. Tomo el texto de los manuscritos.

<sup>91</sup> El término se utiliza aquí en el sentido que se le da en medicina de «fase decisiva de una enfermedad».

<sup>92</sup> El poder de ese cuidado y terapia permanente, se entiende.

fuertes, que aunque despiertan a los epilépticos que se han 10 desmayado, no libran de la enfermedad.

#### XXXVII93

El famoso Rutilio <sup>94</sup>, en Roma, se acercó a Musonio y le dijo: «Musonio: Zeus Salvador, al que tú imitas y pretendes asemejarte, no toma préstamos». Y Musonio, sonriendo, le respondió: «Ni los hace». Y es que Rutilio, que se dedicaba él mismo a prestar, le reprochaba al otro que tomara prestado.

#### XXXVIII

DE RUFO, SEGÚN EL SOBRE LA AMISTAD DE EPICTETO 95

De los seres, unos los hizo la divinidad dependientes de 125 nosotros; otros, no dependientes de nosotros. Hizo dependiente de nosotros lo más hermoso y lo que más afán merece, con lo que la propia divinidad es feliz, el uso de las representaciones. Cuando ese uso es correcto, es la libertad, la serenidad, el buen ánimo, el equilibrio, es también la justicia y la ley y el buen 5 sentido y toda la virtud. Pero todo lo demás no lo hizo dependiente de nosotros. Por tanto, hemos de estar de acuerdo con la

<sup>93</sup> PLUTARCO, De vitando aere al. 830B.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Generalmente se identifica a este personaje con el político y militar Cayo Rutilio Gálico al que Estacio celebra en Silvas I 4.

<sup>95</sup> ESTOB., Eclogarum II 8, 30 = EPICTETO, fragm. 4 SCHENKL. Este fragmento y los que riguen hasta el fragm. XLII coinciden literalmente con los fragmentos IV-VIII que los editores suelen incluir entre los de Epicteto. Los hemos hecho aparecer en ambos lugares para mayor comodidad tanto de lectura como de consulta.

5

divinidad y, discerniendo por ese medio los asuntos, atender a nuestra vez por todos los medios lo que depende de nosotros y dejar en manos del mundo lo que no depende de nosotros, y tanto si nos pide los hijos como si la patria o el cuerpo o cual- 10 quier otra cosa, cedérselo gustosos.

#### XXXIX96

#### DE RUFO, SEGÚN EL SOBRE LA AMISTAD DE EPICTETO

¿Quién de nosotros no admira lo que se cuenta del lacedemonio Licurgo? Uno de los ciudadanos le dejó tuerto de un ojo y el pueblo le entregó al joven para que lo castigara como 15 quisiera, mas él se abstuvo de ello: por el contrario, después de educarlo y de hacer de él un hombre bueno, lo presentó en el 126 teatro y, como los lacedemonios se quedaran admirados, dijo: «Lo recibí de vosotros fanfarrón y violento, y os lo devuelvo correcto y educado».

#### $XL^{97}$

#### DE RUFO, SEGÚN EL SOBRE LA AMISTAD DE EPICTETO

En toda situación es preferible unir y adaptar el impulso obra de la naturaleza, a la representación conveniente y beneficiosa.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Esrob., Flor., III 19, 13 = Epictero, fragm. 5 Schenkl. Ver nota a este último pasaje.

<sup>97</sup> ESTOB., Flor., III 20, 60 = EPICTETO, fragm. 6 SCHENKL.

127

#### XLI<sup>98</sup> DEL MISMO

Pensar que seremos despreciables para los otros si no causamos daño de todas las maneras a nuestros principales enemigos es de personas muy innobles e insensatas. Pues decimos que se reconoce al despreciable en que es incapaz de causar daño: pero se le reconoce mucho más en que es incapaz de 15 causar provecho.

#### XLII<sup>99</sup>

DE RUFO, SEGÚN EL SOBRE LA AMISTAD DE EPICTETO

Porque la naturaleza del mundo era y es y será así y no es posible que los sucesos sucedan de un modo distinto de como son ahora. Y porque de este giro y cambio han participado no sólo los hombres y los demás animales de la superficie de la tierra, sino también lo divino y, ¡por Zeus!, los propios cuatro elementos giran arriba y abajo y cambian, y la tierra se hace agua y el agua aire y éste, a su vez, se transforma de nuevo en éter. Y el mismo giro y cambio arriba y abajo. Y si alguien intenta inclinar a esto su mente y convencerse a sí mismo de aceptar voluntariamente lo forzoso, vivirá su vida muy comedida y armoniosamente.

<sup>98</sup> ESTOB., *Flor.*, III 20, 61 = EPICTETO, fragm. 7 SCHENKL.

<sup>99</sup> ESTOB., Flor., IV 44, 60 = EPICTETO, fragm. 8 SCHENKL.

#### XLIII 100

Tráseas <sup>101</sup> acostumbraba a decir: «Prefiero verme hoy muerto que mañana en el exilio». ¿Y qué le respondió Rufo? <sup>15</sup> Si lo eliges por ser más penoso, ¡qué locura de elección! Si por más leve, ¿Quién te ha dado a elegir? ¿No quieres ejercitarte en que te baste con lo que te ha sido dado?».

#### XLIV 102

128

¿Por qué entonces seguimos siendo perezosos, despreocupados e indolentes y seguimos buscando pretextos para no esforzamos ni dedicar nuestras vigilias a cultivar nuestra propia razón?

- —Si me equivoco en eso, ¡no será como haber matado a mi padre!
- —¡Esclavo! ¿Qué pintaba aquí tu padre para que lo hayas 5 matado? ¿Qué hiciste? Cometiste el único error que podías cometer en este terreno. Eso mismo le dije yo a Rufo cuando me reprochaba no haber descubierto una omisión en cierto silogismo. «No es como si hubiera incendiado el Capitolio» 10 —dije yo—; y él me respondió: «¡Esclavo!, en esto la omisión era el Capitolio». ¿O los únicos errores son incendiar el Capitolio y matar uno a su padre? Y servirse de las propias representaciones al azar y en vano y de cualquier manera y no cap-

<sup>100</sup> EPICTETO, Disertaciones I 1, 26-27.

Publio Ciodio Tráseas Peto, de tendencia estoica y famoso por su rectitud fue denunciado a Nerón como enemigo del estado y condenado a nuerte.

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> EPICTETO, Disertaciones I 7, 30-33.

15 tar el razonamiento ni la demostración ni el sofisma y, en pocas palabras, no ver en la pregunta y en la respuesta lo que está de acuerdo con la propia posición y lo que no, ¿nada de eso es un error?

#### $XLV^{103}$

Así también Rufo solía decir para ponerme a prueba: «Te pasará esto y lo otro a manos de tu dueño» 104. Y yo le respondía: «Cosas humanas». «¿Pero qué le voy a pedir a él, si de ti puedo recibir lo mismo?» —decía. Porque, en realidad, es de 5 inútiles y vanos aceptar de otro lo que uno tiene por sí mismo.

#### XLVI 105

No es fácil animar a los jóvenes sin carácter, como no lo es coger queso con anzuelo 106. Sin embargo, los bien dotados, aunque los apartes, se aferran aún más a la doctrina. Por eso Rufo los apartaba la mayor parte de las veces utilizando este 10 medio de prueba con los bien y los mal dotados. Pues decía que la piedra, aunque la tires hacia arriba, será atraída hacia

<sup>103</sup> EPICTETO, Disertaciones I 9, 29-31.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> El dueño de Epicteto era Epafrodito, liberto y secretario de Nerón, primero, y posteriormente de Vespasiano. Las *Disertaciones* de Epicteto (B.C.G. 185) tienden a caracterizarlo como hombre vulgar e ignorante; otras fuentes antiguas añaden como característica la de la crueldad. Fue condenado a muerte por Vespasiano en el año 95 por haber ayudado a Nerón en su suicidio.

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> Epicteto, Disertaciones III 6, 9-10.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Frase de carácter proverbial. Diógenes Laercio IV 47 nos transmite una versión ligeramente distinta.

abajo a su propio estado; y así también el bien dotado, cuanto más se le desaira, tanto más se inclinará a su natural.

#### XLVII 107

Alguien le decía a Rufo después de muerto Galba: «¿Así 15 que ahora se gobierna el mundo con providencia?». Y él respondió: «¿Acaso hice innecesariamente de Galba argumento 130 de que el mundo se gobierna con providencia?».

#### XLVIII 108

Rufo acostumbraba a decir: «Si os sobra tiempo para alabarme es que hablo en balde». Y es que hablaba de tal manera que cada uno de nosotros, sentado, pensaba que quién le has bría denunciado. Tanto tocaba los hechos, tanto ponía a la vista los vicios de cada uno.

#### XLIX 109

...recibimos como habitual al filósofo Musonio. Dijo:

<sup>107</sup> EPICTETO, Disertaciones III 15, 14.

<sup>108</sup> EPICTETO, Disertaciones III 23, 29.

<sup>109</sup> AULO GELIO, Noches Áticas V 1 Hos., en donde va precedido de un sumario que dice: «Musonio el filósofo reprende y desaprueba que un filósofo, mientras diserta, sea alabado por gentes que, al alabarle, vociferan y gesticular».

Cuando el filósofo exhorta, advierte, persuade, reprende
 10 o desarrolla cualquier otra cosa de sus disciplinas, entonces, los que escuchan, si dejan escapar de lo más hondo y sincero del pecho alabanzas corrientes y vulgares; si, además, chillan, si gesticulan, si se mueven al deleite por la entonación de su voz, la modulación de sus palabras, casi por cualquier repetición de su estilo, si se excitan y gesticulan, que sepas entonces que tanto el que habla como los que escuchan lo hacen en vano y que allí no hay un filósofo hablando, sino un flautista tocando.

Y prosiguió:

—El ánimo del que escucha al filósofo, mientras lo que dice son cosas útiles y saludables, y proporcionan los remedios 5 contra los errores y los vicios, no tiene la tranquilidad necesaria ni el tiempo para andar alabando prolija y profusamente. Sea quien sea el que oye, a no ser que esté completamente perdido, durante el propio discurso del filósofo es necesario que se horrorice, se avergüence, se arrepienta, se alegre y se admire en silencio, y en silencio muestre diversos rostros y diversos sentimientos, según el estado en que el tratamiento 110 del filósofo los haya puesto a él y a su conciencia y a todas las partes de su alma, tanto las sanas como las enfermas.

Decía, además, que la gran alabanza no está lejos de la admiración, y que la admiración, cuando es muy grande, no se muestra en palabras, sino en silencio.

Por ello — continuó — el más sabio de los poetas, al narrar sus aventuras Ulises de un modo tan memorable, cuando acaba de hablar, no hace a los oyentes aquellos ponerse a dar saltos ni armar alboroto ni vociferar, sino que dice que todos 20 guardaron silencio, casi estupefactos y paralizados con el en-

La palabra pertractatio que emplea aquí Gelio es un término técnico de la medicina que significa «sondar una herida».

132

canto que tenía en suspenso sus oídos, que fluía hasta afectar su capacidad de hablar:

Así habló. Y todos se quedaron sin moverse en silencio, y el encanto les retuvo en el umbrío palacio 111.

L<sup>112</sup>

Dijo [Herodes] <sup>113</sup>: «Musonio mandó que dieran mil monedas a un mendigo del tipo de los que se presentan a sí mismos como filósofos, y cuando muchos le dijeron que era un individuo despreciable, malo y malicioso y que no merecía nada bueno, cuentan que Musonio dijo sonriéndose: 'Entonces 5 merece dinero' » <sup>114</sup>

#### $LI^{115}$

Cuando éramos aún adolescentes en la escuela, oíamos que este pensamiento 116 griego que cito lo había dicho el filó-

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> Homero, *Odisea* XIII 1-2. En los cantos anteriores Ulises, tras haber dado a conocer su verdadera personalidad, ha estado relatando en la corte de Alcínoo, rey de los feacios, sus viajes y aventuras desde que partió de Troya.

<sup>112</sup> Aulo Gelio, Noches Áticas IX 2, 8 y ss.

<sup>113</sup> Se refiere a Herodes Ático. Este personaje, ateniense de nacimiento, fue cónsul en Roma en el año 143. Simultaneó la carrera política con la dedicación a la literatura, aunque de sus obras no nos ha llegado apenas nada. Empleó generosamente su riqueza en construcciones para uso público — el Odeón y el templo de Zeus Olímpico, en Atenas, entre otras muchas—.

<sup>114</sup> La frase aparece en griego en el original latino.

<sup>115</sup> Aulo Gelio, Noches Áticas XVI 1, 1 y ss.

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> En griego en el original latino: enthymêmátion.

133 sofo Musonio y lo aprendíamos más que gustosos por estar dicho de un modo auténtico y brillante y ceñido con palabras breves y rotundas: Si llevas a cabo algo bello con esfuerzo, el esfuerzo se va, pero lo bello permanece; si llevas a cabo algo s vergonzoso con placer, lo placentero se va, pero lo vergonzoso permanece 117.

Más tarde leímos esta misma frase mencionada en un discurso de Catón, el que pronunció en Numancia para la caballería 118. En comparación con el griego que acabamos de mencionar, está expresado en palabras algo más laxas y extensas; a pesar de ello, puesto que es previo en el tiempo y más antiguo, ha de ser considerado más venerable. Estas son las palabras del discurso: «Meditad en vuestros ánimos: si lleváis a cabo rectamente algo mediante el esfuerzo, ese esfuerzo pronto se alejará de vosotros; lo que habéis hecho bien, no se apartará mientras viváis; mas si por placer hicierais algo inicuamente, el placer se irá pronto; lo que habéis hecho inicuamente permanecerá siempre con vosotros.»

# LII 119

«Relajar el ánimo es casi echarlo a perder», dijo Musonio.

<sup>117</sup> En griego en el original latino.

<sup>118</sup> M. Catón, Discursos V 1.

<sup>119</sup> AULO GELIO, Noches Áticas XVIII 2, 1. La sentencia, construida sobre el contraste entre remittere «dejar suelto, dejar ir» y amittere «dejar escapar», pierde buena parte de su rotundidad al ser imposible traducir el juego de palabras.

### LIII 120

134

Uno que me animaba a tener valor me explicaba una frase de Musonio:

—Aquél —dijo — pretendía que se recuperara uno que sufría y estaba decepcionado y le dijo algo así dirigiéndose a él: «¿Qué haces parado? ¿A dónde miras? ¿O estás esperando que la propia divinidad se ponga a tu lado y te diga algo? Corta del alma lo que está muerto y conocerás a la divinidad.»

Eso dijo que decía Musonio.

<sup>120</sup> ELIO ARISTIDES, Discursos LII, vol. II, pág. 467, 6 Keil.

#### ÍNDICE DE NOMBRES

Capitolio, XLIV 128, 10, 11, 12. Cíniras, XXXIV 122, 13.

Creso, XXXIV 122, 13,

Epitecto, XXXVIII 124, 15; XXXIX 125, 12; XL 126, 5; XLII 127, 1.

Galba, XLVII 129, 15; 130 1.

Homero, XLIX 131, 16, 23.

Lacedemonios, XXXIX 126, 2. Licurgo, XXXIX 125, 13.

Musonio, XXV 120, 4; XXXV

123, 7; XXXVII 124, 11, 12,

13; XLIX 130, 8; L 132, 1; LI 133, 1; LH 133, 18; LH 134, 1,

6. Véase también Rufo.

Rufo, XL 126, 5; XLII 127, 1; XLIII 127, 15; XLIV 128, 7, 19; XLVI 129, 9; XLVII 129, 15; XLVIII 130, 3. Véase tam-

bién Musonio. Rutilio, XXXVII 124, 11, 14.

Sila, XXXVI 123, 8.

Ulises, XLIX 131, 17.

Tráseas, XLIII 127, 14.

# ÍNDICE GENERAL

#### TABLA DE CEBES

|                                                                                                                                                                                               | Págs.         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| Introducción                                                                                                                                                                                  | . 11          |
| <ol> <li>Autoría y datación, 11.—2. Problemas de clasificació literaria, 13.—3. Ediciones más notables y tradició manuscrita, 15.—4. Traducciones. La Tabla de Cebes e España, 17.</li> </ol> | n             |
| Bibliografia                                                                                                                                                                                  | . 20          |
| TABLA DE CEBES                                                                                                                                                                                | . 23          |
| ÍNDICE DE NOMBRES                                                                                                                                                                             | . 49          |
| MUSONIO RUFO                                                                                                                                                                                  |               |
| Introducción                                                                                                                                                                                  | s-<br>s,<br>o |
| Nota textual                                                                                                                                                                                  |               |

| _                                                                                         | Págs. |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Disertaciones                                                                             |       |
| Fragmentos menores                                                                        |       |
| ЕРІСТЕТО                                                                                  |       |
| Manual                                                                                    | . 167 |
| Introducción                                                                              | i-    |
| Bibliografia Manual                                                                       |       |
| Índice de nombres                                                                         |       |
| Fragmentos                                                                                |       |
| Fragmentos de las Disertaciones de Epicteto proce<br>dentes de Arriano o de otros autores | . 223 |
| Índice de nombres                                                                         | . 247 |